

# الإنتيان المنظمة المسلم المنظمة المنظ

وَكُشُّفْ شُبُهَا ثَ ٱلْمِعَاضُ رَبُّ

البحكزء آلثافيك

تأكيف

؞*ڰػٙٮڒؾٞڔڰٷۘڰڷڬٛڂۻۺ* ۼڡؘڒڸڡة لَهُ وَلوْالدَيْه وَٰلِبَيْنِ ٱلسُّلِمِين

وَاجْعَهُ وَقِدْم لَه أَصْحَابِ لِنَصْيُلة

ولشِيْحُ لِلْكُورُ حَجَّرُ لِأَرْحُلُد كُرُدَكُمْ الْحُرْكُ مصرعينه القريش بالنقة بوتام مذرب معدده شادسة

ولسيخ خالئ ي بَرَجَبُرلِطَاصُ لِلسَّانُ استن عن مزن الشراسية ولشيخ محبُرلاند تربيخ قرل لمؤيز تربيخ قبل ينده دينه عندون بمينه نقطة ومؤفعات مستداد بينه عندان القطاع المرتعات

الشنخ الأنورو كالعزز وكام الحاجة الأقلين منذقينة الشارش باعة إينام مشرث



# (2) مكتبة الرشد، ١٤٢٨هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

حضوء محمد محمود الإنسان عند السلف وعلاقسته بالعمل وكشف شبهات المعاصرين /

عمد محمود حضور ــ الرياض، ١٤٢٨هـ

- TE × 17 5 -: 75 ردمك: ۲-۸۰۸-۱۱-۹۷۸-۹۹۲ (ج ۲)

۳- الإيمان ١ - التوحيد ٢ - العقيدة الإسلامية - دفع مطاعن

(الإسلام) أ- العنوان دیری ۲۴۰ 1 ETA/EAY

ردمك: ٢-٨٠١--١٤٢٨/٤٨٧١ (ج ٢) رقم الإيداع: ١٤٢٨/٤٨٧١

الطبعة الثالثة ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٩م

#### بميسع الحقبوق محفوظة

مكتبة الرشد ـ ناشرون الملكة العوية السعودية \_ الرياس الإدارة: شارع الأمير عبد الله بن عبد الرحن وطريق اخيجازي

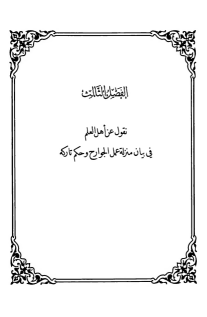
ص. ١٠ : ١٧٥٢٦ (باش ١١٤١١ \_ عال: ١٥١٢١٥ \_ لاكن: ١٨٣٢٧٥١ E-mail: alrushd@alrushdryh.com Website: www.rushd.com

#### فروع الكتبة باخل الملكة

- ♦ الرياض؛ الركز الرئيسي؛ الدفتري الفربي، بين مخرجي ٢٧ و١٨. هاتف؛ ١٨٩٤٣٨ \_ ٢٣٩٣٣٤
- و الريسسسان، فرع طريق عثمان بن عفان ـ تقاطع مخرج ٧ مع مخرج ٩
- الريسساش: قبرع الدائسري الشهرقي: هساتف: ١٩٧١١٩٩ ـ فاكس: ١٩٧١٥٩٠
- و فرع مكة الكرمية: شـــــارع الطائـــــف، هاتف:١٠١٥١٥٥ ـ فاكس: ١٥٠١٥٥٠
- ★ فرع للدينة للنورة: شارع أبسى ذر الففسارى: هاتف: ١٠٠-٨٢٤٠ فاكس: ٢٨٢٢٢٧ ٨٢٨٠٢٥٠
- ♦ فـــرع جـــدة، ميــــدان الطــالــــرة، هاتف، ١٧٩٢٦١ ـ فاكس، ١٧٩٢٥٤ ★ فسرع القصيسم: بريسدة ـ طريسق الدينة : هاتف: ١٣٤٢٢١ ـ فاكس: ٢٢٤١٢٥٨
- 1318 1 \* فسرع ابهسا: نس
- ـــارع الخـــــــزان : هاتف: ٥٦٦-١٥٥ ــ فاكس: ٨٤١٨٤٧٢ \* فسرع النمسام: شـــ \* فـرع حائــل: هـــاتـــف: ٥٢٢٢٢٥ فــــاكـــس: ٢٦٢٢٢٥
- \* فرع تبوك، هاتيف، ١٢٤١٧٠ في اكسن ٢٢٨٦٢
- \* فرع الأحساء: هات في ٢٨٠١١٨٥ في ١٥١٢١٨٥
- مكاتبينا بالخيارج
- ــرة: مدینــــة نصـــــر: هاتف: ۲۷۲٤۱۰۵ ـ موبایل: ۱۰۱۲۲۲۵۲









ليس الغرض هنا نقل كلام السلف والأقمة في أن المصل من الإيان، فهذا أمر معلوم بين، لكن المراد حكاية أقواغم في ارتباط القول بالعمل، وأنه لا يصح القول ولا ينفع ولا يستغيم ولا يقبل إلا بالعمل، وحكاية أقواغم في ارتباط عمل القلب بعمل الجوارح، وأنه لا يتصور وجود الإيان الباطن مع تخلف العمل الظاهر، وحكاية ما هو أصرح من ذلك، من تكفير تارك العمل بالكلية، والجزم بردته، وخلو قلبه من الإيان الصحيح.

المباد أيضا: إظهار أن القول بعدم صحة الإيان عند تخلف عمل الجوارح بالكلية، أمر مستقر عند أهل السنة، يته الأثمة مسلقا وخلفا، أم يكن بينهم نزاع في ذلك، حتى جاء من دخلت عليه شبهة المرجنة، فزعم أن العمل كيالي في الإيبان، وأن تاركه بالكلية مسلم تحت المشيئة، وهذا ما تلقنوه عن أهل الكلام المذموم من الأشعرية وغيرهم، ثم نسبوه إلى السلق وأهل السنة جهلا وافتراء، وغلا بعضهم حتى زعم أن القول بكفر تارك العمل - كله- هو قول الحوارج والمتزلة، لا قول أهل السنة، وهذا رأيت من اللازم نقل كلام الأثمة، من الصحابة والتابعين ومن تبعهم بإحسان، إلى زمننا هذا، نصحا للأمة، ودره اللفتنة عن ناشئة أهل السنة، تبصيراً للجاهل، وتثبيتاً للعالم، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.

١- على بن أبي طالب 🌤، ت: ٤٠ هـ

قال عله: (لا ينفع قول إلا بعمل، ولا عمل إلا بقول، ولا قول وعمل إلا بنية، ولا

نية إلا بموافقة السنة)(١).

٢- عبدالله بن مسعود ﴿ ثُثُ ، ت: ٣٢هـ

وقد قال بنفس ما قاله على علي الله على ال

٢- زيد بن أسلم مولى عمر رضي ، ت: ٣٦ هـ

٤- سعيد بن جبير ١٩٤٥ ت: ٩٥ هـ

قال هجه: (لا يقبل قول إلا بعمل، ولا يقبل عمل إلا بقول، ولا يقبل قول وعمل إلا بنية، ولا يقبل قول وعمل ونية إلا بنية موافقة للسنة)<sup>(6)</sup>.

أخرجه ابن بطة في الإبانة (٣/٣) برقم ١٠٨٩، وانظر ما سبق في هامش ص ٣٥٦ من الجنزء الأول،
 لمرقة المراد بموافقة السنة.

<sup>(</sup>٢) الإبانة برقم ١٠٨٩

<sup>(</sup>٣) سورة طه، آية: ٨٢

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي شببة في كتاب الإيهان برقم ١٣٦ ص (٤٩) وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٥) أخرجه اللالكائي (١/ ١٤) رقم ٢٠

# نقول عن أهل العلم في بيان منزلة عمل الجوارح وحكم تناركه \_\_\_\_\_

#### ٥- الحسن البصري ظع، ت: ١١٠ هـ

قال ﷺ: (الإيمان قول، ولا قول إلا بعمل، ولا قول ولا عمل إلا بنية، ولا قول وعمل ونية إلا بسنة)```.

## ٦- نافع مولى ابن عمر ﴿ ثُكُ ، ت: ١١٧ هـ

قال معقل بن عبيد الله العبسي: (قدم علينا سالم الأفطس" بالإرجاء، فعرضه، فنفر منه أصحابنا نفارا شديدا... ثم قدمت المدينة، فجلست إلى نافع... قال: قلت: إنهم يقولون: نحن نقر بالصلاة فريضة ولا نصلي، وإن الخمر حرام ونحن نشربها، وإن تكاح

(١) أخرجه ابن بطة (٢/ ٨٠٣) رقم ١٠٩٠، واللالكائي (١/ ٦٤) رقم ١٨

<sup>(</sup>٦) سالم الأفلس: قال عنه أحد وقد: (نقة وهو أتب حديثا من غصيف. وقال في موضع آخر عبد الكريم الجزري وحصيف وسالم الأفلس وعلى بن بنيعة من أهل حران أرستهم. قال: وإن كنا نحب خصيفا وأن سالم أن المسالم المنا أن المسالم المنا أن المنا

(١) أخرجه عبدانه بين أحمد في السنة (٢٠ / ٢٨٦) وقد ٢١ (١/ وقال ابن وحدال في السنة (٢٠ / ١) واللالكالي (١/ ٢٠ ) و وقال ابن وجب في فتع الباري (١/ ٢٢) في المراح (١/ ٢٤ ) و وقال ابن رجب في فتع الباري (١/ ٢٢) في المراح (١/ ٢٤ ) في المراح (١/ ٢٢ ) المراح (١/ ٢٢ ) المراح (١/ ٢٢ ) المراح (١/ ٢٠ ) المراح (المراح (١/ ٢٠ ) المراح (المراح (١/ ٢١ ) المراح (المراح (١/ ٢٠ ) المراح (المراح (المراح (١/ ٢٠ ) المراح (المراح (المراح (١/ ٢٠ ) المراح (المراح (المرح (١/ ٢٠ ) المراح (المرح (١/ ٢٠ ) المرح (المرح (١/ ٢٠ ) المراح (المرح (١/ ٢٠ ) المرح (المرح (١/ ٢٠ ) المرح (المرح (١/ ٢٠ ) ا

وأرد دفر بن عداله عنهم بالأرجاء أيضاء وذانا قال مسيد بن جير: ألا تستحي من رأي أنت أكبر منه جموع القانوى (/ 1949 ) وسأل إسحاق بن إيراهيم بن هاي أحد ظهد: (أول من تكلم أي الإيمان من هو قال: يقرك أول من تكلم في ذرا السنة للخلال (// ٥٩٣)، وفيه أيضا: كان إيراهيم يعيب على قرق في الأرجاء (٢/ ١٤٤).

ولعله تاب ظاه، فقد قال: (لقد تزعت أشياء أخشى أن تتخذ دينا يعني المحدث من الرأي) انظر: التاريخ الكبير للبخاري (٢/ ٢٦٧).

رالذي يظهر أن قولهم: نحن نفر بأن الصلاة فرض ولا نصلي... الخ إنها قالوه على سبيل الجدل ويبان المذهب، وإلا فقد كان هولاء على درجة من الصلاح والعبادة، قال الذي خلاه عن عمر بن فر: (وقال» قلت: شكك فيه المخالف، وقال: (شارب الخعر القر بتحريمها مسلم عاص، ولم يقل بتكفيره إلا الخوارج وأذنابهم، فها الجواب عن إيراده في هذا السياق؟! وهل الحكم علم مستقل أم أنه بالنبع؟!).

وقال غيره: الكلام عمول على من كان هذا حاله جلمة، لا يصلي ويشرب الخمر وينكع الأمهات؛ لأن شرب الخمر من غير استحلال ليس كفرا في قول أحد من أهل السنة

وهذا كلام جيد، وأجود منه أن يقال: إن الأمثلة ليست مقصودة لذاتها، وإنها المراد بذلك: ترك جيع الواجبات، مع الإقرار، وفعل للحرمات مع عدم الاستحلال، وهي مسألتنا عل النزاع، فللخالف-قديا، كسالم الأقطس ومن معه- يقول: من أتى بالقول والاعتقاد، وترك جميع الواجبات، مع الإقرار بوجوبها، وفعل ما شاء من المحرمات، مع اعتقاد تحريمها، فإنه لا يكفر.

ومن دخلت عليه شبهة الإرجاء من المعاصرين يقول بذلك أيضا، وبعضهم يزيد:

إبر عبيد الأجري من أي داود: كان رأسا في الإرجاء وكان قد ذهب بعصره... وقال أبو حالته: كان
صدوقا وكان مرجا لا يحتج بعديث، هو مثل يونس بن أبي إسحاق، وقال في موضع آخر: كان رجلا
صاخا عله الصدق... وقال عبد الرحن بن يوسف بن خواش: كوني صدوق من خيار الناس وكان
مرجا) انتهى من تبذيب الكرال ( ٢٦/ ٢٣٦١). وذكر شيخ الإسلام أن المرجئة ( كان منهم طاقة من
قنها، الكرفة وعادها) بمدع النتاوى (٧/ ١٩٤١)، وشقل أحد فلاه: (المرجنة لم كانوا يجهدون وهذا
قرقم؟ قفال: البلاء) انظر: أسنة للخلال (٧/ ٩/١).

لو ترك العمل الظاهر كله فرضا ونفلا، وعاش دهره لا يأت بشيء من ذلك، فهو مسلم! غاية الفرق بين الفتين أن الأولى: كانت تسميه مؤمنا، وربها قالت: إيمانه كإيمان جبريل!، والأخبرة تقول: بل هو فاسق، أو مؤمن بإيمانه فاسق بكبيرته.

ونافع:، حكم بكفر من هذا حاله، أي تارك العمل- لا المرجئة-، وقال: (من فعل هذا فهر كافر).

وقد نقل شيخ الإسلام: كلام نافئ، وذكر بعده كلام الحبيدي وأحمد، وهو كقول نافع، في تكثير من ترك الفرائض مع الإفرار بها كما سيق ("- وأجاب عن شبهة المرجئة، واستطرد شبثا في بيان حكم المتافق، ثم قال: (وإنها قال الأثمة بكفر هذا؛ لأن هذا فرض ما لا يقع، فيمنتم أن يكون الرجل لا يفعل شيئا ما أمر به، من الصلاة والزكاة والصبام والحج ويفعل ما يقدر عليه من المعرمات، مثل الصلاة بلا وضوه، والى غير القبلة، ونكاح الأمهات، وهو مع ذلك مؤمن في الباطن، بل لا يفعل ذلك إلا لعدم الإيهان الذي في قله. و فذا كان أصحاب أبي حينة يكفرون أنواعا عن يقول كذا وكذا؛ لما فيه من الاستخفاف، ويجعلونه مرتدا ببعض هذه الأنواع، مع النزاع اللفظي الذي بين أصحابه وين الجمهور في العمل، هل هو داخل في اسم الإيهان أم لا؟

ولهذا فرض متأخرو الفقهاء مسألة يمتنع وقوعها، وهو أن الرجل إذا كان مقرا بوجوب الصلاة، فدعي إليها، وامتنع، واستنب ثلاثا، مع تهديده بالقتل، فلم يصل

<sup>(</sup>١) انظر نص كلام الحميدي وأحد في (١/ ٣٥٠) من هذا البحث.

حتى قتل، هل يموت كافرا أو فاسقا؟ على قولين.

وهذا الفرض باطل؛ فإنه يمتنع في الفطرة أن يكون الرجل يعتقد أن الله فرضها عليه، وأنه يعاقبه على تركها ويصبر على القتل، ولا يسجد لله سجدة، من غير عذر له في ذلك، هذا لا يفعله بشر قط......\^\.

قلت: فقد بين شيخ الإسلام: وجه تكفير الأثمة فحذا النارك المقر، وردّ ذلك إلى مسألة الثلازم بين الظاهر والباطن، وأنه يمتنع وجود الإيهان في الباطن مع هذا الترك، وهذا النرك، وهذا يقرره شيخ الإسلام في مواضع، كما سبق، وكما سيأتي، ومن ذلك قوله المناسب لما نحن فيه تماما: (وهذه المسألة خاطرفان:

أحدهما: في إثبات الكفر الظاهر.

والثاني: في إثبات الكفر الباطن.

قأما الطرف الثاني فهو مبني على مسألة كون الإيبان قو لا وعملا كها تقدم، ومن المعتنف أم الطرف الثانية في مبني على مسألة كون الإيبان قد ض عليه المصلاة والزكاة والمصام والحيم ومعيش دهره لا يسجد فه سجدة، ولا يصوم ومضان، ولا يؤدي فه زكاة، ولا يجع إلى بيت، فهذا عمتم، ولا يصدر هذا إلا مع نفاق في القلب وزندقة، لا مع إيان صحيح)<sup>173</sup>.

(١) مجموع الفتاوي (٧/ ٢١٩،٢١٨) وكلام نافع أورده في (٧/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) الإيمان الأوسط، ضمن مجموع الفتاوي (٧/ ٦١٦).

١٠

هذا مأخذ الأثمة، نافع والحميدي وأحمد، وأما الحنفية فإنهم يكفرون أنواعا بمن يقول كلاما نسبها بهذا، من نحو: أقو ولا أفعل، وأعتقد التحريم وأفعل، لأجل ما فيه من الاستخفاف.

ثم جاه من دخلت عليه الشبهة من المعاصرين، فحكم بإسلام هذا الشارك، فلا هو مع الأثمة في تأصيلهم، ولا هو مع الحنفية في مأخذهم!

والحاصل أن كلام نافع والحميدي وأحمد، عمول على من ترك جميع الواجبات، وفعل ما يقدر عليه من المحرمات، وقد حكموا بكفره؛ لامتناع أن يكون هذا مؤمنا في الباطن.

## ٧- محمد بن مسلم بن شهاب الزهري ﴿ اللهِ ، ت: ٢٤ هـ

قال: (كنا نقول: الإسلام بالإقرار، والإيان بالعمل. والإيان قول وعمل، قريشان لا ينفع أحدهما إلا بالأخر، وما من أحد إلا يوزن قوله وعمله، فإن كان عمله أوزن من قوله صعد إلى الله، وإن كان كلامه أوزن من عمله لم يصعد إلى الله) (17)

<sup>(</sup>۱) نقله شيخ الإسلام (۱۷) (۲۹ه) وقال: "وقال معمر عن الزهري... ووراه أبيو همرو الطلمتكي بإسناده المروف.). وقرل الزهري: (الإسلام بالإقرار) هو كقول: (الإسلام الكلمة) أي يدخل في الإسلام ويتميز عن البهود والتصارى، بالكلمة، كها أوضحه شيخ الإسلام، وسين نقل كلامه ص ۹۹ من الجزء الأول. وكلامه الزهري منا أورده شيخ الإسلام مع كلام الحسن وسعيد بن جبير وحسان بن عطية والأوزاهي، ثم قال: (وهذا معروف من غير واحد من السلف والحلف أبهم يجملون العمل مصدقا للقول).

#### ٨- الأوزاعي ﴿ عُلَا، ت: ١٥٧ هـ

قال ظِّلا: (أدركت من أدركت من صدر هذه الأمة، ولا يفرقون بين الإيبان والعمل، ولا يعدون الذنوب كفرا ولا شركا.

وقال: الإبيان والعمل كهاتين، وقال بإصبعيه، لا إبيان إلا بعمل، ولا عمل إلا بإيمان\``

وقال فيخة: (لا يستقيم الإيمان إلا بالقول، ولا يستقيم الإيمان والقول إلا بالعمل، ولا يستقيم الإيمان والقول والعمل إلا بنية موافقة للسنة. وكان من مضى من سلفنا لا يفرقون بين الإيمان والعمل، والعمل من الإيمان، والإيمان من العمل، وإنها الإيمان اسم يجمع هذه الأديان اسمها، ويصدقه العمل، فمن آمن بلسانه وعرف بقلبه وصدق بعمله فتلك العروة الوثقى التي لا انفصام لها. ومن قال بلسانه ولم يعرف بقلبه ولم يصدقه بعمله لم يقبل منه وكان في الأخرة من الخاصرين<sup>(17)</sup>.

وقال الوليد بن مسلم: (سمعت الأوزاعي ومالك بن أنس وسعيد بن عبد العزيز يتكرون قول من يقول: إن الإيهان قول بلا عمل، ويقولون: لا إيهان إلا بعمل، ولا عمل إلا بإيمان<sup>(7)</sup>.

أخرجه حرب الكرماني في مسائل الأمام أحمد وإسحاق بن راهوية، ص (٣٦٨).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن بطة (۱٬۷۰۲) رقم ۱۰۹۷ و وقله شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى (۲۹۹/۷) و علق عليه
 بقوله: (وهذا معروف عن غير واحد من السلف والحلف أنهم بجملون العمل مصدقا للقول).

<sup>(</sup>٣) أخرجه اللالكائي (٤/ ٩٣١) رقم ١٥٨٦

٩- سفيان الثوري ﴿ لا ، ت: ١٦١ هـ

وقال أيضا: (كان الفقهاء يقولون: لا يستقيم قول إلا بعمل، ولا يستقيم قول وعمل إلا بنية، ولا يستقيم قول وعمل ونية إلا بعوافقة السنة)"".

وقال أيضا: (لا يصلح قول إلا بعمل)<sup>(٣)</sup>.

١٠- محمد بن مسلم الطائفي څلع، ت: ١٧٧ هـ

قال ﴿ إِلَّهِ : (لا يصلح قول إلا بعمل) (١٠).

١٢.١١- سعيد بن عبد العزيز الدمشقي ظ<sup>هر (٥)</sup> ، ت: ١٦٧هـ، و مالك بن أنس ظ<sup>ه</sup>، ت: ١٧٩ هـ

<sup>(</sup>١) أخرجه اللالكائي (٥/ ١٠٥٢) رقم ١٧٩٢

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن بطة في الإبانة (٢/ ٣٣٣) رقم ١٩٠، وفي (٨٠٧/٢) برقم ١٠٩٨

 <sup>(</sup>٣) رواه عبد الله بن أحمد في السنة (٢٣٧/١) رقم ٧٠٣
 (٤) رواه عبد الله بن أحمد في السنة (٢٣٧/١) رقم ٢٠٢

 <sup>(</sup>٥) منتي دستق وفقيه الشام. قال عبد الله بن أحد عن أبيه: لبس بالشام رجل أصح حديثا من سعيد بن عبد
 العزيز، هو الأوزاعي عندي سواه. وقال الحاكم أبو عبد الله: هو لأهل الشام كمالك لأهل المدينة في
 التقدم وانفضل والقف والأمانة. انظر: ينفيب التهذيب (٣/٤).

قال الوليد بن مسلم: (سمعت الأوزاعي ومالك بن أنس وسعيد بن عبد العزيز ينكرون قول من يقول: إن الإيهان قول بلا عمل، ويقولون: لا إيهان إلا بعمل، ولا عمل إلا طمان)'''.

١٢- الفضيل بن عياض 🍄 ، ت: ١٨٧ هـ

قال الله: (لا يصلح قول إلا بعمل)(").

۱۶- سفیان بن عیینة ظع، ت: ۱۹۸ ه

قال يمنه: (الإيمان قول وعمل). (وأخذناه ممن قبلنا، وأنه لا يكون قول إلا بعمل. قبل له: يزيد وينقص؟ قال: فإيش إذا؟!)<sup>(٣)</sup>.

وقال وقد سئل عن الإرجاه: (يقولون: الإيبان قول، ونحن نقول: الإيبان قول وعمل.

والمرجنة أوجبوا الجنة لمن شهد أن لا إله إلا الله مصرا بقلبه على ترك الفرائض، وسموا ترك الفرائض ذنبا بمنزلة ركوب المحارم، وليسوا سواء؛ لأن ركوب المحارم من

<sup>(</sup>١) أخرجه اللإلكائي (٤/ ٩٣١) رقم ١٥٨٦

<sup>(</sup>٢) رواء عبد الله بن أحمد في السنة (١/ ٣٣٧) رقم ٧٠٢

<sup>(</sup>٣) أخرج، الأجري في الشريعة (() رقم ٣٦٩، وابن بطة في الإبانة (٢/ ٥٨٥) وقم ١٩٥٧، وإصناد صحيح، كما في: أقوال التابعين في مسائل التوجيد والإبيان (١٩٣٢) رقم ١٩٣٢، وأشار المؤلف إلى أن نوله هذا يشعر بمحكاية الإجماع عن التابعين أن الإبيان قول وعصل، وهو الحق الذي لا مرية فيه. قلت: ومثله قول الزهري السابق.

غير استحلال معصية. وترك الفرائض من غير جهل ولا عذر هو كفر.

وبيسان ذلسك في أمسر آدم صسلوات الله عليسه وإبلسيس وعلسها اليهسود. أما آدم فنهاه الله نظى عن أكل الشجرة وحرمها عليه فأكل منها متعمدا ليكون ملكا أو يكون من الخالدين فسعى عاصيا من غير كفر.

وأما إبليس لعنه الله فإنه فرض عليه سجدة واحدة فجحدها متعمدا فسمي كافرا.

وأما علمهاه اليهود فعرفوا نعت النبي ﷺ وأنه نبي رسول كما يعرفون أبناههم، وأقروا به باللسان، ولم يتبعوا شريعته، فسياهم الله عز وجل كفارا.

فركوب المحارم مثل ذنب آدم قطيره وغيره من الأنبياه. وأما ترك الفرائض جحودا فهو كفر، مثل كفر إيليس لعنه الله. وتركها على معرفة من غير جحود فهو كفر، مثل كفر علياه اليهود. والله أعلمه) (1).

١٥- أبوبكر عبدالله بن الزبير الحميدي ﴿ مُ ٢ ١ ٩ . ٣

قال على: (السنة عندنا:... وأن الإيهان: قول وعمل، يزيد وينقص، ولا ينفع قول إلا بعمل، ولا عمل وقول إلا بنية، ولا قول وعمل ونية إلا بسنة) ("".

١٦- إسحاق بن راهويه ﴿ عُلَامَ تَ ٢٣٨ هـ

 <sup>(</sup>١) دواه عبداته بن آحد في السنة (١/٣٤٧)، وأورده ابن رجب في شرحه على البخاري (١/ ٢٥)، وفي
 جامع العلوم والحكم، ص (٤٤).

<sup>(</sup>٢) أصول السنة للحميدي، ص (٣٦) وما يعدها.

وكلامه ﴿ فَقَدْ يَوْخَذُ مَنْهُ أَمْرَانَ:

الأول: تكفير من ترك عامة الفرانش، وهذا مطابق لما سبق نقله عن سفيان بن عيسة ظهم، وهو عين ما يقرره شيخ الإسلام، كها سيأتي، لكنه يعبّر بلفظ: الواجبات، ولا فرق. الثان: الحكم على المخالف في هذه المسألة بأنه من المرجنة.

(١) شكك أحدهم في كلام إسحاق فجاه، وأورد الرواية من أحمد بعدم تكفير نارك تهيء من المباني الأربعة،
 وقال: (قبل الإمام أحمد نضلا عن غيره من العلياء موجنة الأسبح لا يكفرون بقرك شيء من ذلك –
 الأركان الأربة - مع الإقرار بالوجوب؟! سبحاتك اللهم).

قلت: هذه منالطة واضحة، فإن كلام إسحاق ظه ليس في ترك المباني الأربعة قصب، بل في تركها مع (عامة مقاسب، بل في تركها مع (عامة القرائض)، وقد يم الأفراد إما الوجوب، الإراض ويتم الأفراد إما الوجوب، الإراض ويتم الأولى إلى الوجوب، المائم بالولون: تارك عامة القرائض - بل ومنها عامة الدوائل عوم سلم القرائض - لا يتمكن و وقبل العرائض الوجوب لا يتمكن و وقبل عوم سلم على المنافذة بين مواجوب الإراض ويتم المنافذة المنافذة

(٣) مسائل الإمام أحد وإسحاق بن راهويه، غرب الكرماني، ص (٣٧٧). ونقله ابن رجب، كما في فتح
 الباري (١/ ٢٥).

١٧- أبو ثور: إبراهيم بن خالد الكلبي الفقيه ظع، ت: ٢٤٠ هـ

قال: (فأما الطائفة التي زعمت أن العمل ليس من الإيبان؛ فيقال غم: ما أراد الله فقد من العبياد إذ قبال لهم: ﴿ وَأَقِيمُواْ اَلصَّانَةُ وَءَاثُواْ اَأَرْكُوْوْ وَأَرْكُواْ مَعَ الرَّكِينَ ﴾ (()، الإقرار بذلك أو الإقرار والعمل؟ فإن قالت: إن الله أراد الإقرار ولم يرد العمل؛ فقد كفرت عند أهل العلم، من قال إن الله لم يرد من العباد أن يصلوا ولا يؤثوا الزكاة!

فإن قالت: أراد منهم الإقرار والعمل!

قيل: فإذا أراد منهم الأمرين جيعا لم زعمتم أنه يكون مؤمنا بأحدهما دون الآخر وقد أرادهما جيعا؟!

أرأيتم لـو أن رجـلا قـال: أعمـل جميع مـا أمـر الله ولا أقـر بـه أيكـون مؤمنـا؟ فإن قالوا: لا!

قيل لهم: فإن قال: أقر بجميع ما أمر الله به ولا أعمل منه شيئا أيكون مؤمنا؟ فإن قالوا: نعم!

قبل لهم: ما الفرق وقد زعمتم أن الله الله أو اراد الأمرين جمعا فهان جاز أن يكون بأحدهما مؤمنا إذا ترك الآخر جاز أن يكون بالآخر إذا عمل ولم يقر مؤمنا، لا فرق بين ذلك!

فإن احتج فقال: لو أن رجلا أسلم فأقر بُجميع ما جاء به النبي ﷺ أيكون مؤمنا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٤٣

يذا الإقرار قبل أن يجيء وقت عمل؟ قبل له: إنها نطلق له الاسم بتصديقه أن العمل عليه بقوله أن يعمله في وقته إذا جاه، وليس عليه في هذا الوقت الإقرار بجميع ما يكون به مؤمنا، ولو قال: أقر ولا أعمل؛ لم نطلق له اسم الإيهان. وفيها بينا من هذا ما يكتفي به منال الله أك فقة ) ``.

## ۱۸- أحمد بن حنبل ظع، ت: ۲ ۲ ۲ هـ

قال في رواية عمد بن موسى البغدادي: (الإيبان قول وعمل، يزيد وينقص، وإذا عملت الحسن زاد، وإذا ضيعت نقص، والإيبان لا يكون إلا بعمل)<sup>(17)</sup>.

## ١٩- المزني څاه ، ت: ٢٦٤ هـ

قال: (الإيمان قول وعمل، مع اعتقاده بالجنان، قول باللسان، وعمل بالجوارح والأركان، وهما سيان ونظامان وقرينان، لا نفرق بينهها، لا إيمان إلا بعمل، ولا عمل إلا بايمان)^?.

### ٢٠- سهل بن عبد الله التستري ﴿ عُلَم، ت: ٢٨٣ هـ

وقد ستل عن الإيهان ما هو؟ فقال: (هو قول ونية وعمل وسنة؛ لأن الإيهان إذا كان نولا بلا عمل فهو كفر، وإذا كان قولا وعملا بلا نية فهو نفاق، وإذا كان قولا وعملا

<sup>(</sup>۱) أشوره اللالكاني (٤/ ٩٣٠-٩٣٣) وقد 190٠ ونقلة شبيخ الإسلام في كتاب الإيبان كيا في مجموع الفناوي (٧/ ٢٨٧).

 <sup>(</sup>٢) الإيمان لأبي يعلى ص (١٥٣)، وانظر ما سبق نقله عنه، بعد كلام الحميدي.

<sup>(</sup>٣) شرح السنة، للمزني، ص (٧٧)، ونقله ابن الفيم في اجتماع الجيوش الإسلامية ص (١٦٧).



ونية بلا سنة فهو بدعة)<sup>(١)</sup>.

٢١- أبوبكر الأجري فخطه المتوفى سنة ٣٦٠هـ

قال: (فالأعمال - رحمكم الله تعالى - بالجوارح تصديق للإيمان بالقلب واللسان.

فمن لم يصدق الإيبان بجوارح: مثل الطهارة والصلاة والزكاة والصيام والحج والجهاد وأشباه فذه، ورضي من نفسه بالمرقة والقول: لم يكن مؤمنا، ولم تنفسه المعرفة والقول، وكان تركه العمل تكذيبا منه لإيهانه، وكان العمل بها ذكرنا تصليقا منه لإيهانه، وبالله تعالى النوفيق)\*\*\*.

وقال: (هذا بيان لمن عقل، يعلم أنه لا يصغ الدين إلا بالتصديق بالقلب، والإقرار باللسان، والعمل بالجوارح، مثل الصلاة والزكاة والصيام والحيج والجهاد، وما أشبه ذلك)<sup>77</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه بن يعلة في الإيناد (١٩١٢) وقم ١٩١٦، وذكره شيخ الإسلام في الإيبان كا في جموع الفتارى (١/١٧/٧). وقال عن سهل، كها في الاستفادة (١/١٨٥): (وكلام سهل بن عبد الله في السنة وأصول الاصتفادات أسد وأصوب من كلام غيره، وكذلك الفضيل بن عباض ونحوه، فإن الذين كانوا من الشايخ أعلد بالخديث والسنة وأشر لذلك هم أعظم هلا ولهانا وأجار قدوا في ذلك من غيرهم).

<sup>(</sup>٢) الشريعة (٢/ ١١٤)، وقد سبق إيراد كلام مهم له في حكاية الإجاع على هذه المسألة، انظر: (٣٥١/١) من هذا البحث.

<sup>(</sup>٣) الشريعة (٢/ ١٦٣٥).

### ٢٢- أبو طالب الكي ﴿ عُدَّ ، ت: ٣٨٦ هـ

قال: (قمش الإسلام من الإيمان كمشل الشهادتين إحداهما من الأخرى في المعنى والحكم، فشهادة الرسول غير شهادة التوحيد، فهها شيئان في الأعيان، وإحداهما مرتبطة بالأخرى، فهها كشي، واحد، لا إيمان لما لا إسلام لمه ولا إسلام لمن لا إيمان له؛ إذ لا يخلو المسلم من إيمان به يقتق إيمانه آ<sup>77</sup>، من استرط الله كالاعمال الصالحة، الإيمان، واشترط للإيمان الأعمال الصالحة، فقال

(١) سورة فاطر، آية: ١٠

<sup>(</sup>٢) الشريعة (٢/ ٦٣٢) وما بعدها، وانظر كلاما قريبا منه لابن بطة، في الإبانة (٢/ ٩٧١).

 <sup>(</sup>٣) في قوت القلوب: (ولابد للمسلم من إينان به يمن إينانه) وهو خطأ واضح؛ لأنه تكرار لما قبله، والذي
 ني جموع الفتاري، هو ما أثبت هنا، وهو الصواب الذي يدل عليه السياق.



في تحقيق ذلسك: ﴿ فَتَن يَغَمَلُ مِنَ ٱلصَّلِيحَتِ وَهُو تُؤْمِثُ فَاوْمِنَّ فَلَا كُمُّ الصَّفِيعَ لَأَنْهِ ال و قسال في تحقيق الإيسان بالمعسل: ﴿ وَمَن يَأْتِهِ مُؤْمِنًا فَذَ عَبِلَ ٱلصَّنْجَتِ فَأُولَئِيكَ كُمُّ الدَّرْجَتُ ٱلفَلَمْ ﴾ " .

ومن كان ظاهره أعمال الإسلام [و] لا يرجع إلى عقود الإيبان بالغيب، فهو منافق نفاقاً بقل عن الملة. ومن كان عقده الإيبان بالغيب، [و] لا يعمل بأحكام الإيبان وشرائع الإسلام، فهو كافر كفراً لا يثبت معه توحيد. ومن كان مؤمنا بالغيب عا أخبر به الرسول عن الله سبحانه، عاملاً بها أمر يه، فهو مؤمن مسلم)؟؟.

وقال: (فالإسلام أعمال الإيمان، والإيمان عقود الإسلام، فلا إيمان إلا بعصل، ولا عمل إليمان إلا بعصل، ولا عمل إلا بعقد. وتثلُّ ذلك تَمَّلُ العمل الظاهر والباطن، أحدهما مرتبط بصاحبه من أعمال القلوب وأعمال الجوارح. ومثله قول رسول الش 藩: وإثمًا الأعمَّالُ بِاللَّبِيَّة أي لا عمل إلا بعقد وقصد؛ لأن قوله 藩: "إنما" تحقيق للهيء ونفي لما سواه، فأثبت بذلك عمل الجوارح من المعاملات، وأعمال القلوب من النبات، فعثل العمل من الإيمان كمثل يظهر الشفتين من اللسان، لا يصح الكلام إلا بها؛ فأن الشفتين تميع الحروف واللسان يظهر

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، آية: ٩٤

<sup>(</sup>٢) سورة طه، آية: ٧٥

 <sup>(</sup>٣) قوت القلوب (٢/ ٢٥٠) ونقله شبخ الإسلام. كما في مجموع الفتاوى (٧/ ٣٣٣) وما بين المعكوفتين

الكلام، وفي سقوط أحدهما بطلان الكلام، كذلك في سقوط العمل ذهاب الإيبان (١٠٠٠)

وقال: (ومثل الإيان والإسلام أيضا كفسطاط قائم في الأرض له ظاهر متجافي واطناب، وله عصود في باطنه، فالفسطاط مثل الإسلام له أوكان من أعيال العلائية والجوارح، وهي الأطناب التي قسك أرجاء الفسطاط، والعصود الذي في باطن الفسطاط مثله كالإيان، لا قوام للفسطاط إلا به، فقد احتاج الفسطاط إليهها؛ إذ لا استفامة له ولا قوة إلا بها، كذلك الإسلام من أعيال الجوارح، ولا قوام له إلا بالإيمان، والإيمان من أعيال القلوب لا نفع له إلا بالإسلام، وهو صالح الأعمال، (1).

وقال: (وعل مثل هذا خبر رسول الله على خس: شهادة أنَّ لا إله إلا أله وأن عدا واحد، فقال في حديث ابن عمر: ابني الإسلام على خس: شهادة أنَّ لا إله إلا ألهُ وأنَّ عمّداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيناء الزكاة، صوم رمضان، وحبّح البيت، وفي حديث ابن عباس عن وقد عبد القيس أنهم سألوه عن الإيمان فذكر هذه الأوصاف، فقل بذلك أنه لا إيمان باطن إلا بإسلام ظاهر، ولا إسلام على نية "الإيمان سراً، وأنَّ الإيمان والعمل قرينان لا ينفع أحدهما إلا بالغرصاف، ولا يصمّح أحدهما إلا بالأعر، كما لا يصحان ولا يوجدان مماً إلا باغي ضدهما وهو الكفر) ".

 <sup>(</sup>١) قوت القلوب (٢/ ٢٥١)، ومجموع الفتاوى (٧/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/ ٢٥١)، (٧/ ٣٣٤).

 <sup>(</sup>٣) هكذا في قوت القلوب، ومجموع الفتاوى: (على نية)، والذي يظهر أن الصواب: (علائية)

<sup>(</sup>٤) قوت القلوب (٢/ ٢٥٢)، ونقله شيخ الإسلام (٧/ ٣٣٥). وقد نقل كلامه - مع طوله- وأثنى عليه، \*

77

وقال مخلد : (وقد اشترط الله تعالى للإيمان العمل الصالح، ونفى النفع بالإيمان إلاً بوجود العمل، كما شرط للإيمان الإسلام... فكما لو عمل العبد بالصالحات كلها لم تنفعه إلاً بالإيمان، كذلك لو آمن من الإيمان كله لم ينفعه إلاً بالأعمال)''.

٢٢- ابن بطة العكبري ﴿ عُلْهِ ، ت: ٣٨٧ هـ

قال: (فقد تلوت عليكم من كتاب الله فلا ما يدل العقلاء من المؤمنين أن الإيبان قول وعمل، وأن من صدق بالقول وترك العمل كان مكذبا وخارجا من الإيبان، وأن الله لا يقبل قولا إلا بعمل، ولا عملا إلا يقول)".

وقال ﴿ فَهُ : (فَمَن زَعَمَ أَنَه يَقَر بِالفرائض ولا يؤديها، ويعلمها، وبتحريم الفواحش والمنكرات ولا ينزجر عنها ولا يتركها، وأنه مع ذلك مؤمن، فقد كذَّب بالكتاب وبها

<sup>-</sup> واثره، إلا أن موضعين خارجين عن مسألتا، قال أهد: (وهذا الذي قاله أجود عا قال كثير من الناس لكن ينازع في شيئين: أحدهما: أن السلم المستحق للتواب لابعد أن يكون معه الإيمان الواجب الفصل المذكور في حديث جبريل، والثاني: أن التي قطة إنيا يطلق موضا دون مسلم في حال قول النبي فطة: "ألر مسلم" لكونه ليس من خواص المؤمنين وأقاضلهم، كأنه يقول: ليس من السابقين القربين بل من المنتصدين الأبرار) انتهى. وأطال شيخ الإسلام فلا في رده هذا القول، إلى أن قال: (لكن هذا لا يعرف في كلام الشارع، ولم يعرف في كلامه إلا أن نفي الإيمان يقتضي الذم حيث كان، فلا ينفى إلا عشن له ذنب).

قلت: وقد سبق بيان ذلك في الكلام عل مسألة (نفي الإيبان) انظر: (١٧٧/١) من هذا البحث. (١) قرت القلوب (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>٢) الإبانة (٢/ ٧٩٥) وسبق إيراد كلام مهم له في حكاية الإجاع على هذه المسألة.

جاء به رسوله، ومثل كمثل المنافقين الذين قالوا: ﴿ وَامَّنَا بِأَفْوَ هِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِن قُلُوبُهُمْ ﴾(١) فأكذب الله وردّ عليهم قولهم، وسياهم منافقين مأواهم الدرك الأسفل من النار، على أن المنافقين أحسن حالا من المرجئة؛ لأن المنافقين جحدوا العمل، وعملوه، والمرجثة أقروا بالعمل بقولهم، وجحدوه بترك العمل به. فمن جحد شيئا وأقر به بلسانه وعمله ببدنه، أحسن حالا عن أقر بلسانه وأبي أن يعمله ببدنه. فالمرجثة جاحدون لما هم به مقرون، ومكذبون لما هم به مصدقون، فهم أسوأ حالا من المنافقين)(".

۲۶- این أبی زمنین عظم، ت: ۳۹۹ ه

قال ﴿ و الإيان بالله هو: باللسان والقلب، وتصديق ذلك بالعمل، فالقول والعمل قرينان، لا يقوم أحدهما إلا بصاحبه)(٣).

٢٥- ابن الحنيلي عبد الوهاب بن عبد الواحد الأنصاري ﴿ عُمْ ، ت ٢٦ هـ م

قال الله تعالى ﴿ إِلَيْهِ بَصْعَدُ اللَّهِ إِلَيْهِ بَصْعَدُ الله تعالى ﴿ إِلَيْهِ بَصْعَدُ

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، أية: ١٤

<sup>(</sup>٢) الإبانة (٢/ ٧٨٩) وما بعدها. وكلامه صريح في تكفير نارك العمل، وأنه أسوأ حالا من المنافقين، ولا يفهم منه تكفير المرجثة بإطلاق، بل كلامه عن المرجثة التاركين للعمل- مع الإقرار به-. وما ذكره من إطلاق الجحود على الترك، موافق لما نقله المروزي عن طائفة من أهل الحديث، قولهم: (... ولو أقر شم لم ود، كان كمن جحد، في المعنى، إذا استويا في الترك للأداء) انظر النص بتهامه في تعظيم قدر الصلاة (01V/T)

<sup>(</sup>٣) أصول السنة لابن أن زمنين ص (٢٠٧).

72

آلْكَيْكُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْفَمْلُ ٱلصَّنَاحُ يَرْفَقُهُ وَ الْ فَأَخَبَر الله تعالى أن القول لا يرفع إلا بالعمل؛ إذ الممل يرفعه، فدل على أن قولا لا يقترن بالعمل لا يرفع.

وقد قسال تعسال ذكسره: ﴿إِنْ آلَيْنِيَ مَا مُنُوا وَعَلُواْ ٱلصَّلِحَسِّ كَانَتُ لَمُمْ جَنَّتُ اللهِ الْفِرَدُوسِ ثُرِّلِهُ \*\*\* فاخبر أن كل من لا يقترن عمله يقوله بعمله (كذا) فلا حظ له في الحنة.

وقال ﷺ: ﴿وَإِنِّى لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَمَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ ٱهْتَدَىٰ﴾ (٣٠ فـأخبر تعالى أنه لا يغفر إلا لمن يجمع له القول والعمل، فهو لا ينفع أحدهما دون صاحبه.

وقــــــال 50: ﴿إِنَّ أَلَّذِينَ مَاشُوا وَعَلُوا ٱلصَّلِحُنتِ أَوْلَئِكَ هُرُ حَمُّرُ ٱلْهُرَبُّ ﴾ (\*\*) فوصف أن الإبيان قول وعمل، وأن القول لا ينغع إلا بالعمل، كها أن العمل لا ينغع إلا بالقول) (\*\*).

وقال أيضا: (وقد قال تعالى: ﴿ وَيَتْلُكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّذِينَ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُدْ

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، آية: ١٠

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، آية: ١٠٧

<sup>(</sup>٣) سورة طه، آية: ٨٢

<sup>(</sup>٤) سررة السنة رآية: ٧

<sup>(</sup>٥) الرسالة الواضحة في الرد على الأشاعرة (٢/ ٨٠٢).

تَعْمَلُورَ﴾ (١)، وقال أيضا: ﴿أَوْلَئِكَ أَصْحَتُ ٱلْجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا جَزَآةٌ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (٢)، فهذه الآيات تدل على أنه لا ينفع أحدهما دون الآخر.

نهذه براءة من قول المرجنة وما يتشعب من مذاهبهم وأقاويلهم)<sup>(٣)</sup>.

٢١- شيخ الإسلام ابن تيمية ﴿ عُدِي ت: ٧٢٨ هـ

وقد قرر هذه المسألة من وجوه عدة:

(١) تصر بحه بأن من لم يأت بالعمل فهو كافر:

قال عله: (وأيضا فان الإيان عند أهل السنة و الجهاعة قول وعمل كما دل عليه الكتاب والسنة و أجم عليه السلف، و على ما هو مقرر في موضعه، فالقول تصديق الرسول، والعمل تصديق القول، فإذا خلا العبد عن العمل بالكلية لم يكن مؤمنا.

و القول الذي يصبر به مؤمنا قول مخصوص و هو الشهادتان، فكذلك العمل هو

الصلاة... وأيضا فإن حقيقة الدين هو الطاعة و الانقياد، وذلك إنها يتم بالفعل لا بالقول

نقط، فمن لم يفعل لله شيئا فيا دان لله دينا، و من لا دين له فهو كافر )(1).

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، آية: ٧٢

<sup>(</sup>Y) سررة الأحقاف، آية: 18

<sup>(</sup>٣) الرسالة الواضحة (٨٠٨/٢).

<sup>(</sup>٤) شرح العمدة (٢/ ٨٦).



(٢) تصريحه بأن انتفاء أعيال الجوارح مع القدرة والعلم بها لا يكون إلا مع نضاق في
 القلب وزندقة لا مع إبيان صحيح:

قسال 48: (وحدة المسسألة لهسا طوفسان: أحدهما: في إنبسات الكفسر الظساهر. والثاني: في إثبات الكفر الباطن.

قاما الطرف الثاني فهو مبني على مسألة كون الإيبان قولا وعملا كها تقدم، ومن المعتنب أن يكون الرجل وعن المحادة والزكاة المعتنب أن يكون الرجل مؤمنا إيهانا ثابتا في قلبه بأن الله فرض عليه الصلاة والزكاة والمسام والحيام والميام والحيم ويعيش دهره لا يسجد فله سجدة، ولا يصوم رمضان، ولا يؤدي فله زكاة، ولا يجع إلى بيت، فهذا عننع، ولا يصدر هذا إلا مع نفاق في القلب وزندقة، لا مع إيان صحيح\"،

(١) الإيمان الأرسط، ضمن بحموع القعاري (١/ ٢٠٦٦). وزهم أحد المخالفين أن كلام ضيخ الإسلام متعلق بإثبات التكثر في الباطن، وكلامنا متعلق بالحكم بالكفر في الظاهر، وان تشعة كلام شيخ الإسلام متعلقة بالصلاة، فرجعنا إلى أصل مسألة الصلاة، وأن تشيخ الإسلام قرر في بحموع القعاري (١/ ٥٠٤) أن تقديم الأمور المشتمة لا يكون إلا في الذعن، فهذه ثلاثة أمور زعم المخالف أنها نقاط مهمة أم يدركها من استشهد يقذا الكلام.

قلت: أما الأول، فجوابه: أن يقال: ومل تسلم بحصول الكفر في الباخل في هذه المسألة؟ أم هو عمره الإيهام بأن لك جوابا على هذا للوضع الراضع البين؟ إن سلمت بحصول الكفر في الباخل فقد الجهم ما تستدل به من حديث الشفاحة، وما تدعيه من أن العمل متعلق بالإيهان المطلق فقط المخ. وأما الثانية، وهو أن المسألة واجعة إلى حكم تارك الصلاة، فلا يتفنى بطلاته على من قرأ كلام المشيخ، وإلا فها وجه ذكر الزكاة والصوم والحج؟ وما فائدة قول: (فهو مبني على مسألة كون الإيمان قو لا وصد؟؟! =  (٣) تصريحه بأن الرجل لا يكون مؤمنا بالله ورسوله مع عدم شيء من الواجبات التي اختص بإيجاب عمد ﷺ:

قال ظهد: (وقد تين أن الذين لابد فيه من قول وععل، وأنه يعتنع أن يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله بقلبه أو بقلبه ولسانه، ولم يؤد واجباً ظاهراً، لا صلاة ولا زكاة ولا صياما ولا غير ذلك من الواجبات، [ولو قدّر أن يؤدي الواجبات] لا لأجل أن الله أوجبها، مثل أن يؤدي الأمانة ويصدق الحديث، أو يعدل في قسمه وحكمه، من غير إيهان بالله ورسوله، لم يخرج بذلك من الكفرة فإن المشركين، وأهل الكتاب يرون وجوب هذه الأمور، فلا يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله مع عدم شيء من الواجبات التي يختص بإيجابها عمد فكافر ومن قال بحصول الإيهان الواجب "" بدون فعل شيء من

وأما الثالث: فإنه أعجب عاسيق، وهو من أبلغ الردعايه؛ فإن المشتع هنا: هو وجود الإبهان
الصحيح الثابت في الفلب (الذي يضاده الكفر والزنفة) مع ترك الصلاة والزكاة والصوم والحيح،
نتصورٌ وجود الإيان هنا، تصورٌ لأمر عشع لا يوجد إلا في اخبال والذهن، والمخالف يجزع بوجود
الإيان الصحيح الثابت الشجي من اخلود في النار، مع هذا الثرك!

<sup>(</sup>١) هذا من الواضع التي يطلق فيها شيخ الإسلام "الإيهان الواجب" على أصل الإيهان، والدليل على ذلك أمران: الأول: سياق الكلام، وني قوله:" لم يقرح يذلك من الكفر"، والثاني: أن هذا الكلام وما قبله جاء استطرادا من شيخ الإسلام ليهان تكر تارك الصلاء على الحقيقة (أي في الباطن)، وهذا قال في مياهه: "والصلاة عيى أعظمها وأصمها أوقها وأجلها" وهذا البحث الثماني بكفر تارك الصلاة باطفناء بيداً من قوله فحد:" وهذه المسألة غاطر فان: أحدهما: في إثبات الكفر الظاهر، والثاني: في إثبات الكفر الباطن" (٧١٠/١٠).

ومن المواضع التي استعمل فيها شيخ الإسلام مصطلع "الإيمان الواجب" بمعنى الإيمان الصحيع "

74

الواجبات، سواء جعل فعل تلك الواجبات لازما له أو جزءا منه- فهذا نزاع لفظي-كان غطئا عطنا بينا، وهذه بدعة الإرجاء التي أعظم السلف والأثمة الكلام في أهلها، وقالوا فيها من المقالات الغليظة ما هو معروف. والصلاة همى أعظمها وأعمها وأولها وأجلها)".

(٤) تصريحه بأنه إذا انتفت أعيال الجوارح لم يبق في القلب إيمان:

قال فاهد: (وللجهمية هنا سؤال ذكر، أبو الحسن في كتاب "الموجز"، وهو أن الغرآن نفى الإيهان عن غير هؤلاء كفوله: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُورَ أَلْدِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتُ

ا أو أصل الإيبان الذي يقابله الكتر: قرل ( / ۱۸۸٪ "قاؤنا لم يتكلم الإنسان بالإيبان سمع قدرت دل على أنه ليس في قله الإيبان الواجب الذي رضه انه عله". ولو حل هذا على أن القصود به "ما زاد طل أصل الإيبان" كان باطلا تقلما الإيبني هذا أن من لم يتكلم بالشهادتين مع القصوة معه إيبان صحيح. وهذا عالف لاجاع أعل السنة، كما سبق بيانه ص 48 من الجزء الأول.

ومن ذلك أيضا، تولد ظهد (۱۳/۱۸): "وقد لا بحصل لكتير منهم منها ما يستفيد به الإبهان الواجب، فيكون كافرا زنديقا منافقا جاهلا فسألا مضاد ظلوما كفورا ويكون من أكابر أهداء الرسل ومنافقي لللة من المذين قال الله فيههم: ﴿وَكُذَا لِللّهُ جَمْلًا لِكُلّ يَشِحُ عَدُواً بَنِّ ٱلْمُجْرِِينَ﴾ ". وهذا واقسع بين كها ترى، وانظر (۱۸۵۷).

وقد يستعمل شيخ الإسلام هذا المصطلح "الإيهان الواجب" في ما زاد عمل أصل الإيهان، أو في الإيهان الذي يقابك الفسوق والعصيان، لا الكنر، وهذا ينضح من سباق كلام، فإلا، وسيأتي عما قريب بيال أنه لا معارض بين هذين الاستنهائين، في يتعلق بعسألتنا.

(١) الإيمان الأوسط، صمن بحسوع الفنارى (٧/ ٢٦١)، وما بين المعقوقين من تحقيق الإيمان الأوسط
 للدكتور على بن بخيت الزهراتي ص (٥٧٧).

تُلُوبُهُمُ ﴿ ` ، ولم يقل: إن هذه الأعيال من الإيبان. قالوا: فنحن نقول: من لم يعمل هذه الأعيال لم يكن مؤمنا لأن انتفادها دليل على انتفاء العلم من قلبه.

والجواب عن هذا من وجوه: أحدها: أنكم سسلمتم أن هذه الأحيال لأزمة لإيبان لقلب فإذا انتفت لم بيل في القلب إيبان وهذا هو المطلوب، وبعد هذا فكوتها لازمة أو جزءا نزاع قنظي)".

فتأمل قوله: (أنكم سلمتم أن هذه الأعمال لازمة لإيمان القلب فإذا انتفت لم يبق في القلب إيمان وهذا هو المطلوب) لتعلم أن هذا هو مقتضى التلازم عند شيخ الإسلام.

(٥) تصريحه بأن انتفاء اللازم الظاهر دليل على انتفاء الملزوم الباطن:

قال هذة: (والمرجنة أخرجوا العمل الظاهر عن الإيبان؛ فمن قصد منهم إخراج أعيال القلوب أيضا وجعلها هي التصديق فهذا ضلال بين. ومن قصد إخراج العمل الظاهر قبل فهم: العمل الظاهر الازم للعمل الباطن لا ينفك عنه، وانتضاه الظاهر دليل انتفاء الباطن. فبقي النزاع في أن العمل الظاهر هل هو جزء من مسمى الإيبان يدل عليه بالتضمن، أو لازم لمسمى الإيبان)<sup>(7)</sup>.

وقال: (وقيل لمن قال: دخول الأعمال الظاهرة في اسم الإيبان مجاز: نزاعك لفظي؛

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، آية: ٢

<sup>(</sup>٢) الإيمان، ضمن مجموع الفتاوي (٧/ ٢٠٢).

 <sup>(</sup>٦) الإيمان الأوسط، ضمن مجموع الفتارى (٧/ ٥٥٤)، وانظر ما سبق في الفصل الأول من هذا الباب، عند
 الحديث عن الثلازم بين الظاهر والباطن.

فإنك إذا سلمت أن هذه لوازم الإيهان الواجب الذي في القلب وموجباته، كان عدم اللازم موجبا لعدم الملازم، فيلزم من عدم هذا الظاهر صدم الباطن. فإذا اعترفت بهذا اكان النزاع لفظيا. وإن قلت ما هو حقيقة قول جهم وأتباعه من أنه يستقر الإيهان الثام الواجب في القلب مع إظهار ما هو كفر وترك جميع الواجبات الظاهرة. قبل لك: فهذا يناقض قولك إن الظاهر لازم له وموجب له. بل قبل: حقيقة قولك أن الظاهر يقارن الباطن، وإذا عدم لم يدل عدم على العدم ومعلول له، ولكنه دليل إذا وجد دل على وجود الباطن، وإذا عدم لم يدل عدم على العدم وهذا حقيقة قولك)".

وقال أيضا: (وقوله: "ليس الإيهان بالتمني" يعني: الكلام. وقوله: "بالتحل" يعني: أن يصير حلية ظاهرة له، فيظهره من غير حقيقة من قلبه. ومعناه: ليس هو ما يظهر من القول، ولا من الحلية الظاهرة، ولكن ما وقر في القلب وصدقته الأعمال. فالعمل يصدق أن في القلب إيهانه، وإذا لم يكن عمل كذب أن في قلبه إيهانا؛ لأن ما في القلب مستارم للعمل الظاهر، وانتفاء اللازم يدل على انتفاء اللازم)".

وقال ه: (والعمل الظاهر هو موجب إيهان القلب ومقتضاه، فبإذا حصل إيهان القلب حصل إيهان الجوارح ضرورة. وإيهان القلب لابد فيه من تصديق القلب وانفياده، وإلا قلو صدق قلبه بأن عمدا رسول الله ﷺ وهو بيغضه ويحسده ويستكبر عن متابعته لم

<sup>(</sup>١) الإيمان الأوسط، ضمن مجموع الفتاوي (٧/ ٥٧٩).

 <sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۷/ ۲۹٤).

بكن قد آمن قلبه)(۱).

(٦) تصريحه بأن قيام الإيهان بالقلب من غير حركة بدن ممتنع:

قال فله: (وإيضا فإخراجهم العمل يشعر أنهم أخرجوا أعيال القلوب أيضا، وهذا باطل قطعا؛ فإن من صدق الرسول وأبغضه وعاداه بقلبه وبدنه، فهو كافر قطعا بالضرورة.

وإن أدخلوا أعيال القلوب في الإيبان أخطأوا أيضا؛ لاصتناع قيام الإيبان بالقلب من غير حركة بدن وليس المقصود هنا ذكر عمل معين، بل من كان مؤصناً بالله ورسوله بقلبه هل يتصور إذا رأي الرسول وأعداه يقاتلونه وهو قادر على أن ينظر إليهم ويحض على نصر الرسول بها لا يضره، هل يمكن مثل هذا في العادة إلا أن يكون منه حركة ما إلى نصر الرسول، فمن المعلوم أن هذا عنته)<sup>(7)</sup>.

 (٧) تصريحه بأن مذهب السلف وأهل السنة، أنه منى وجد الإيهان الباطن، وجدت الطاعات:

قال ﴿ و و ول القائل: (الطاعات ثمرات التصديق الباطن) يراد به شيئان:

براد به أنها لوازم له، فمتى وجد الإيهان الباطن وجدت. وهذا مذهب السلف وأهل

(۱) مجموع الغناوي (۱۰/ ۲۲۹)، مختصر الفتاوي المصرية، ص (۱۳۲).

<sup>(</sup>٢) الإيمان الأوسط، ضمن مجموع الفتاوي (٧/ ٥٥٦).

السنة)(١).

(٨) تصريحه بأن وجود إبهان القلب التام بدون شيء من الأعمال الظاهرة ممتنع:

قال \$30: (فمن عرف ارتباط الظاهر بالباطن زالت عنه الشبهة في هذا الباب، وعلم أن من قال من الفقهاء أنه إذا أقر بالوجوب وامتع عن الفعل لا يفتل، أو يقتل مع إسلامه، فإنه دخلت عليه الشبهة التي دخلت على المرجنة والجهمية، والتي دخلت على من جعل الإرادة الجازمة مع القدرة النامة لا يكون بها شيء من الفعل, و لهذا كان المتنعون من قتل هذا من الفقهاء بنوء على قولهم في مسألة الإيبان، وأن الأعيال ليست من الإيان.

وقد تقدم أن جنس الأعمال من لوازم إيهان القلب، وأن إيهان القلب النام بدون شيء من الأعمال الظاهرة ممتنع، سواء جعل الظاهر من لوازم الإيهان، أو جزءاً من الإيهان، كيا تقدم بهانه)''.

تنبيه: قوله هجد: "إيمان القب التام" المراد به الصحيح المجزئ، لا الكامل، كما فهم البعض، ويدل على ذلك ما سبق من جزمه عجد بأنه إذا انتفى اللازم انتفى الملزوم، وأنه لا يبق في القلب إيان، وأن انتفاء الأعمال الظاهرة إنها يكون مع نفاق في القلب وزندقة لا مع إيان صحيح، وغير ذلك عا هو صريح لا يجتمل التأويل، بل يدل على ذلك سياق

(۱) مجموع الفتاوى (٧/ ٣٦٣) ويأتي بتهامه عند توضيح كلام ابن الصلاح قط.

<sup>(</sup>۲) السانق (۷/۲۱۲).

كلامه في هذا المؤضع، فإنه في معرض التقرير لكفر تارك الصلاة، والرد على من لا يكفره ولو أصرّ على النرك حتى يقتل. وذكر قبلها مثالين: الأول: من أخذ يلقي المصحف في الحش، ويقول: أشهدا أن ما فيه كلام ألله. والثاني: من جعل يقتل نيبا من الأنبياء، ويقول: أشهد أنه رسول الله، (ونحو ذلك من الأفعال التي تنافي إيان القلب، فإذا قال: أنا مؤمن بقلبي مع هذه الحال، كان كانبا فيها أظهره من القول. فهذا الموضع ينبغي تدبره، فمن عرف ارتباط الظاهر بالباطن...) الخ.

فالكلام ليس في نقص الإيهان، بل في زواله، فتنبه.

وقد استعمل شيخ الإسلام مصطلح "إيهان القلب التام" بمعنى "الإيهان الصحيح أو المجزئ الذي يقابله الكفر" في مواضع، منها:

١- قوله: (وأما إذا قرن الإيمان بالإسلام فإن الإيمان في القلب والإسلام ظاهر، كيا في المسند عن النبي أنه قال: «الإسلام علانية والإيمان في القلب والإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت وتؤمن بالقدر خير، وشرء . ومنى حصل له هذا الإيمان وجب ضرورة أن يحصل له الإسلام الذي هو الشهادتان والصلاة والزكاة والصيام والمعج؛ لأن إيمانه بلك وملائكته وكبه ورسله يقتضي الاستسلام له والانفياد له، وإلا فعن المنتم أن يكون قد حصل له الإقرار والحب والانفياد باطنا، ولا يحصل ذلك في الظاهر مع القدرة عليه، كما يستع وجود الإرادة الجازمة مع القدرة بدون وجود المرادة الجازمة مع القدرة بدون وجود لما المتها أن لا يتكلم بالشهادتين مع القدرة مستازم اتضاء الإيمان القلبي النام. وبهذا تعرف نام المتعادين مع القدرة مستازم اتنضاء الإيمان القلبي النام. وبهذا يظهر خطأ جهم

ومن اتبعه في زعمهم أن بجرد إيمان بدون الإيمان الظاهر ينفع في الآخرة، فإن هذا متنده! إذ لا يحصل الإيمان التام في القلب إلا ويحصل في الظاهر موجه بحسب القدرة، فان من المنتم أن يجب الإنسان غيره حيا جازما وهو قادر على مواصلته ولا يحصل منه حركة ظاهرة إلى ذلك)''.

فانظر قوله: (قعدم الشهادتين مع القدرة مستلزم انتفاه الإيهان القلبي التمام) وتأمل هل يصح أن يحمل ذلك على الإيهان الكامل؟!

إن ذلك يعني صحة إيهان من ترك الشهادتين مع القدرة! وقد مضى أن أهل السنة مجمعون على كفر من ترك الشهادتين مع القدرة <sup>(7)</sup>.

٢ – وقريب من هذا قوله وقعد: (ثم إنه إذا تحقق القلب بالتصديق والمحبة النامة المنتصديق والمحبة النامة المنتسبة للإدادة الجازمة إذا اقترنت بها القدرة التامة لزم وجود الأفعال الظاهرة؛ فإن الإرادة الجازمة إذا اقترنت بها القدرة التامة كيال القدرة أو لعدم كيال القدرة أو لعدم كيال الأرادة، وإلا فعم كيافا يجب وجود الفعل الاختياري.

فإذا أقر القلب إقرارا تاما بأن محمدا رسول ا的 義، وأجه عبة تامة، امتنع مع ذلك أن لا يتكلم بالشهادتين مع قدرته على ذلك، لكن إن كان عاجزا لخرس ونحوه، أو

<sup>(</sup>١) الإيهان الأوسط، ضمن مجموع الفتاوى (٧/ ٥٥٣).

 <sup>(</sup>٦) أنظر (٤٩/١) من هذا البحث. قلت: وهذا النقل رغم وضوحه تأوله أحدهم بأن القصود الانتفاء النام لإيان القلب، فجعل قوله "النام" صفة ل "انتفاء" فإن صبح له هذا التأويل، فها ذا يصنع بالنقل الذي معده؟!

الخوف ونحوه، لم يكن قادرا على النطق بها)(١٠).

قلت: النام هنا بمعنى الصحيح قطعا، ولا يجوز حمله على "الكامل" وإلا للزم صحة إقرار القلب، وصحة المجة، مع عدم التكلم بالشهادتين مع القدرة.

٣- وقال هذه في بيان أوجه تفاضل الإيهان: (أحدما: الأعبال الظاهرة فإن الناس يتفاضلون فيها وتزيد وتنقص، وهذا مما اتفق الناس على دخول الزيادة فيه والتقصان، لكن نزاعهم في دخول فذلك في مسمى الإيهان، فالنفاة يقولون هو من ثمرات الإيهان ومنقساه، فأدخل فيه عبازا بهذا الاعتبار، وهذا معنى زيادة الإيهان عندهم ونقصه، أي زيادة ثمراته وتقصائها، فقال: قد تقدم أن هذا من لوازم الإيهان وموجّباته، فإنه يعتنع أن يكون إيهان تام في القلب بلا قول ولا عمل ظاهر، وأما كونه لازما أو جزءا منه فهذا تنعم أن مذرونا بلفظ الإسلام والعمل كيا تقدم)".

و (الإبهان النام) هنا هو الصحيح ولا شك، ولو فسر بالكامل للزم أن يصح الإبهان مع تخلف القول، ولا قائل به من أهل السنة.

وقال أيضا: (وأما إبليس وفرعون واليهود ونحوهم، فها قام بأنفسهم من الكفر
 وإرادة العلو والحسد، منع من حب الله وعبادة القلب له الذي لا يتم الإيهان إلا به،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۱۰/ ۲۷۲).

<sup>(</sup>۲) السان (۷/ ۲۲۰).

٠)-

وصار في القلب من كراهية رضوان الله واتباع ما أسخطه ما كان كفرا لا ينفع معه العلم)(١) والترام هنا بمعنى الصحة من غير شك ١٠).

 وقال الله (وهو مركب من أصل لا يتم بدونه، ومن واجب ينقص بفواته نقصا يستحق صاحبه العقوبة…)(").

فالتهام هنا بمعنى الصحة، دون شك، وقد أكثر المخالف من الاستشهاد بهذا النص دون أن يتبه لهذا المعنى!

وهذا-وغيره- يؤكد أن استمال "النام" بعضى الصحيح أو المجزئ أو أصل الإيمان، هو الغالب في كلام شيخ الإسلام، وقد قال ظلا: (ظات يجب أن يُعسر كلام المتكلم بعث بعض، ويؤخذ كلائه هاهنا وهاهنا، وتُعرف ما عادته [وما] يعنب ويريده بدلك بعد المعاني التي عُرف أنه أوادها في موضع آخر، فإذا عُرف عُرف أنه أوادها في موضع آخر، فإذا عُرف وعادتُه في معانيه وألفاظه، كان هذا مما يُستمان به على معرفة مراده. وأما إذا استُعمال ففظه في معنى لم تجر عادته باستعماله فيه، وتُرك استعماله في المعنى الذي جرت عادته باستعماله فيه، وتُحل كلامه على خلاف المنى الذي قد عُرف أنه يريده بذلك عَرفانا ببعدل كلامه على خلاف المنى الذي قد عُرف أنه يريده بذلك

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۵۹۲).

<sup>(</sup>٢) وانظر (١/ ٧٥،١٠٤) من هذا البحث، ففيهها نقلان آخران عنه قله.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٧/ ٦٣٧) وسيأتي توضيح هذا الكلام، في الفصل الأخير من الكتاب.

لكلامه عن موضعه، وتبديلا لقاصده، وكذبا عليه)(١).

 (٩) تصريحه بأنه لا يتصور وجود إيبان القلب الواجب مع عدم جميع أعيال الجوارح:

قال هذ: (وذلك لأن أصل الإيهان هو ما في القلب، والأعيال الظاهرة لازمة لذلك، لا يتصور وجود إيهان القلب الواجب مع عدم جميع أعيال الجوارح، بل متى نقصت الأعيال الظاهرة كان لنقص الإيهان الذي في القلب، فصار الإيهان متناولا للملزوم واللازم وإن كان أصله ما في القلب)<sup>77</sup>.

قلت: فإذا عدمت أعيال الجوارح بالكلية، لم يتصور وجود الإيبان الواجب في القلب.

وعل فرض أن شيخ الإسلام بريد بالإيبان الواجب هنا ما زاد على أصل الإيبان الصحيح المجزئ، فإنه يسقط الاستشهاد به، لكنه لا ينافي عباراته الماضية التي يصرح فيها بأنه لم بيق في القلب إيبان، بل الكفر والزندقة، لأنا نقول: ترك العمل الظاهر بالكلية دليل عل عدم وجود الإيبان القلبي الصحيح، وعلى عدم وجود ما زاد على الصحيح من باب أولى.

(١٠) تصريحه بأن ترك الواجبات الظاهرة دليل على انتفاء الإيهان الواجب من \_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح (٤٤/٤).

 <sup>(</sup>۲) الإيبان، ضمن بحموع القتاوى (۷/ ۱۹۸)، وانظر التعليق السابق على المرادب" الإيبان الواجب"
 هامش ص ۲۷

القلب:

قال هُلاد: (فالسلف يقولون: ترك الواجبات الظاهرة، دليل على انتخاء الإيبان الواجب من القلب، لكن قد يكون ذلك بزوال عمل القلب، الذي هو حب الله ورسوله، وخشية الله، ونحو ذلك، لا يستازم الا يكون في القلب من التصديق شيء.

وعند هؤلاه (<sup>()</sup> كل من نفى الشرع إيهانه دلّ على أنه ليس في قلبه شيء من التصديق أصلا، وهذا سفسطة عند جماهير العقلاه (<sup>(1)</sup>.

قلت: الإيهان الواجب هنا، هو الإيهان الصحيح المجزئ، بدليل قوله: (لكن قد يكون ذلك بزوال عمل القلب... لا يستلزم ألا يكون في القلب من التصديق شيه).

وسياق الكلام يفيد بأن شيخ الإسلام ظه يسلم للمخالف بأن إيهان القلب يذهب ويتغي، لكن ليس لذهاب التصديق فقط، بل قد يكون بذهاب عمل القلب، وهذا يدل على أن المراد بانتفاء الإيهان الواجب من القلب: انتفاء الإيهان الصحيح المجزئ، المترتب على از وال عمل القلب).

(١١) تصريحه بأنه لابد في الإسلام من الإتيان بأصل الطاعة في الظاهر:

قال ظلا: (فإذا قال أحد هؤلاء العالمين الجاحدين الذين ليسوا بمؤمنين: محمد رسول الله، كقول أولئك اليهود وغيرهم، فهذا خبر محض مطابق لعلمهم الذي قال الله

أي الأشعري والباقلاني ومن قبلهم عن نصر قول جهم في الإيهان.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفناوي (۷/ ۱٤۸).

في : ﴿ أَلْمِينَ مَانَيْتُهُمُ ٱلْكِتَسْ بَعْرُوْنَهُ كَمَا يَرْوُنُ أَبْنَا مُمَّ وَإِنَّ فَرِيقًا بَتْهُمْ أَنْكُمُونَ الْحَوْدَ أَبْنَا مُمَّ وَإِنَّ فَرِيقًا بَتْهُمْ أَنْكُمُونَ الْحَوْدِ الْحَبْرِ، بل لابد أن يقدن بالعلم في الباطم في الباطن مقتضاه من العمل الذي هو المحبة والتعظيم والانقياد ونحو ذلك، كما أنه لابد أن يقترن بالخير الظاهر مقتضاه من الاستسلام والانقياد وأصل الطاعة) ".

وهذا كما ترى صريح في اشتراط أربعة أمور، هي أركان الحقيقة المركبة، قول القلب وعمله، وقول اللسان وأصل عمل الجوارح، وسياه هنا: أصل الطاعة، وبين أنه لا ينضع الكافر وجود التصديق مع قول اللسان، ما لم يقترن التصديق بالعمل الباطن، ويقترن قول اللسان بالعمل الظاهر، وفي هذا أبلغ رد على من زعم أن التلازم بين الظاهر والباطر، إنها هو في الإيان المطلق أو الكامل لا في أصل الإيان.

٢٧- الإمام ابن القيم ﴿ عُدَّ، ت: ١ ٥٧هـ

(١) تصريحه بأن تخلف العمل الظاهر دليل على فساد الباطن.

قال فلاد: (الزيان له ظاهر وباطن، وظاهره قول اللسان وعمل الجوارح وباطنه تصديق القلب وانقياده وعبت، فلا ينفع ظاهر لا باطن له وان حقن به الدماه وعصم به المال والذرية.

البقرة، آية: ١٤٦

<sup>(</sup>٢) التسعينية (٢/ ١٧٣).

والباب الثالث: الفصل الثالث

ولا يجزئ باطن لا ظاهر له إلا إذا تعذر بعجز أو إكراه وخوف هلاك، فتخلف العمل ظاهرا مع عدم المانع دليل علي فساد الباطن وخلوه من الإيهان.

ونقصه دليل نقصه.

وقوته دليل قوته. فالإيبان قلب الإسلام ولبه، واليقين قلب الإيبان ولبه، وكل علم وعمل لا يزيد الإيبان واليقين قوة فمدخول، وكمل إيبان لا يبعث عمل العمل فمدخول)().

وقال فظه: (فكل إسلام ظاهر لا ينفذ صاحبه منه إلى حقيقة الإيهان الباطنة، فليس بنافع، حتى يكون معه شيء من الإيهان الباطن.

وكل حقيقة باطنة لا يقوم صاحبها بشراتم الإسلام الظاهرة، لا تنفع ولو كانت ما كانت، فلو تمزق القلب بالمحبة والحوف، ولم يتعبد بالأمر وظاهر الشرع، لم ينجه ذلك من النار، كيا أنه لو قام بظواهر الإسلام وليس في باطنه حقيقة الإيهان لم ينجه من النار)<sup>(17)</sup>.

(٢) تصريحه بأن من أعل المحال أن يقوم بقلب العبد إيهان جازم لا يتقاضاه فعل
 طاعة ولا ترك معصية:

قال ولاد: (على أنا نقول: لا يصر على ترك الصلاة إصرارا مستمرا من يصدّق بأن

<sup>(</sup>١) الفوائد ص(٨٥).

<sup>(</sup>٢) السابق ص (١٤٢).

1

الله أمر بها أصلا، فإنه يستحيل في العادة والطبيعة أن يكون الرجل مصدقا تصديقا جازما أن الله فرض عليه كل يوم وليلة خمس صلوات، وأنه يعاقب على تركها أشد العقاب، وهو مع ذلك مصر على تركها، هذا من المستحيل قطعا، فلا يحافظ على تركها العقاف من المستحيل قطعا، فيلا يحافظ على تركها مصدق يفرضها أبدا، فإن الإبهان يأمر صاحبه بها، فحيث لم يكن في قلبه ما يأمر بها فليس في قلبه شيء من الإبهان، ولا تصغ إلى كلام من ليس له خبرة ولا علم بأحكام القلوب وأعاففا. وتأمل في الطبيعة بأن يقوم بقلب العبد إيهان بالوعد والوعيد، والجنة والنار، وأن الله فرض عليه الصلاة، وأن الله يعاقبه معاقبة على تركها، وهو عافظ على الترك، في صحت وعافيت، وعدم الموانع المائمة له من الفعل، وهذا المقدر هو الذي خفي على من جعل الإبهان بجرد التصديق، وإن لم يقارنه فعل واجب ولا ترك عرم، وهذا من أعمل المحال أن يقوم بقلب العبد إيهان جازم لا يتقاضاه فعل طاعة ولا ترك معصية...) (١)

### (٣) تصريحه بأن التصديق لا يصح إلا بالعمل:

قال الله: (قالتصديق إنها يتم بامرين: أحدهما اعتقاد الصدق، والثاني عبدة القلب وانتباده، وهذا قال تعالى لإبراهيم: ﴿ فَإِيْرَامِهِمْ ﴿ فَيَا مِنْدُقْتَ ٱلْوَفَيَامُ \* أَنَّ وَإِبراهيم كان منتقداً لصدق رؤياء من حين رآما، فإن رؤيا الأنبياء وحي، وإنها بعدله مصدقاً لها

(۱) الصلاة وحكم تاركها ص(۳۵).

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات، آبة: ١٠٥، ١٠٥

بعد أن فعل ما أمر به، وكذلك قوله: وَوَالْفَرْجُ يُصَدُّقُ ذَلِكَ أَوْ يُكَذِّبُهُ (`) فجعل التصديق عمل الفرج ما يتمنى القلب، والتكذيب تركه لذلك، وهذا صريح في أن التصديق لا يصح إلا بالعمل. وقال الحسن: ليس الإيمان بالتمني ولا بالتحلي، ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل.

وقد روى هذا مرفوعاً، والمقصود أنه يمتنع مع التصديق الجازم بوجوب الصلاة، [و]الوعدعل فعلها والوعيد على تركها، [تركها]. وبالله التوفيق)<sup>(1)</sup>.

وقال هد: (وإذا كان الإيهان يزول بزوال عمل القلب، فغير مستنكر أن يزول بزوال أعظم أعهال الجوارح، ولا سبيا إذا كان ملزوماً لعدم عبة القلب وانقياده، الذي هو ملزوم لعدم التصديق الجنازم، كها تقدم تقريره؛ فإنه يلزم من عدم طاعة القلب عدم طاعة الجوارح؛ إذ لو أطاع القلب وانقاد أطاعت الجوارح وانقادت، ويلزم من عدم طاعة وانقياده عدم التصديق المسترم للطاعة وهو حقيقة الإيهان. فإن الإيهان ليس يجرد التصديق - كها تقدم بهانه - وإنها هو التصديق المستزم للطاعة والانتهاد، وهكذا المشدى ليس هو يجرد معرفة الحق وتبينه، بل هو معرفته المستازم للابناء والعمل بموجبه، وإن سعي الأول هدى، فليس هو الحدى التام المستازم للاعتداء، كها أن اعتقاد التصديق وإن سعي تصديقاً فليس هو المصديق المستازم للإيمان. فعليك بمراجعة هذا الأصل

<sup>(</sup>۱) سبق تخريجه (۱/ ۱۶).

 <sup>(</sup>٢) الصلاة وحكم تاركها ص (٣٧)، وما بين المعكوفتين زيادة يقتضيها السياق.

ومراعاته)<sup>(۱)</sup>.

#### ٢٨- الإمام الجند محمد بن عبد الوهاب ظع، ت: ٢٠٦ هـ

قال هُلا: (اعلم رحمك الله أن دين الله يكون على القلب بالاعتقاده وبالحب وبالبغض، ويكون على اللسان بالنطق وترك النطق بالكفر، ويكون على الجوارح بفعل أركان الإسلام، وترك الأفعال التي تكفر، فإذا اختل واحدة من هذه الثلاث كفر وارتد)(").

٢٩- الشيخ حمين (ت: ١٣٢٤ هـ) والشيخ عبدالله (ت: ١٣٤٧ هـ)، إبنا الشيخ
 عمد بن عبد الوهاب، رحها الله:

قالا: (الرجل لا يكون مسلم إلا إذا عرف الترحيد، ودان به، وعمل بموجهه، وصدق الرسول 義 فيها أخبر به، وأطاعه فيها نهى عنه وأمر به، وآمن به وبها جاء ....)".

٣٠ - الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، ١ ٣٣٣ : ٢٣٣ ١ هـ

قال: (فمن قال هذه الكلمة عارفا لمتناها، عاملا بمقتضاها، من نفي الشرك وإثبات الوحدانية نه، مع الاعتقاد الجازم لما تضمنته من ذلك، والعمل به، فهذا هو المسلم حقا.

الصلاة وحكم ناركها، ص (٤٦).

 <sup>(</sup>٢) الدرر السنية (٧٠/١٠)، وسبق نقل كلام مهم له فيه حكاية الإجماع في هذه المسألة انظر: ج١ ص٣٥٧
 (٢) السابق (١٣٩/١٠).

(#)

فإن عمل به ظاهرا من غير اعتقاد فهو المنافق، وإن عمل بخلافها من الشرك فهو الكافر ولو قالها)(١).

٣١- الشيخ عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب، ظع، ت: ١٢٨٥ هـ

قال: (فلا إله إلا الله لا تنفع إلا من عرف مدلولها نفيا وإثباتا، واعتقد ذلك، وقبله، وعمل به)<sup>(۱)</sup>.

وقال هُله: (وقد قيدت لا إله إلا الله في الأحاديث الصحيحة بقيود ثقال، لابد من الإنيان بجميعها، قولا، واعتقادا، وعملا، فمن ذلك حديث عنبان الذي في الصحيح: وفإنَّ الله حَرَّمُ عَلَى النَّارِ مِنْ قَالَ لَا إِنَّه إِلَّا اللهُّ يَنْتِي بِذَلِكَ رَجَّة اللهُ<sup>37</sup>).

وفي أحاديث أخر: اصِدْقًا مِنْ قَلْبِهِ (١)، وخَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ (٥) ومُسْتَيْقِنًا بِمَا قَلْبُهُ و(١)،

(١) تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد، ص (٧٩).

<sup>(</sup>٢) فتح المجيد شرح كتاب التوحيد (١٢٨/١)، وسبق نقل كلامه في حكاية الإجماع على هذه المسألة.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٤٠١) ومسلم (٣٣).

 <sup>(3)</sup> رواه البخداري (۱۲۸) من حديث معاد هي ، ولنطف: "ما يهن أكنو بنفية أن لا إلى إلا الا وأن قششنا وتسول الله عبد فقا من قلب إلا عرائمة الله عمل التأبر قال با رئمول الله أقفلا أخيرً بيه الناس قينستيشروا قال إقا بتحكيد وأخمر به نمنذ هذه من تأثير."

 <sup>(</sup>٥) دواه البخاري (٩٩) من حديث أبي هرير جيمت ، ولفظه: " أَسْمَدُ النَّاسِ بِشَقَاهَتِي يُوْمَ الْهِبَامَةِ مَنْ قَالَ لَا
 إِنَّهَ إِلَّا اللهُ عَالِمَا مِنْ قَلِهِ أَنْ تَفْهِهِ".

 <sup>(</sup>١) رواه سلم (٢١) من حديث أبي مريرة هنت ، ولفظه: "اذَعَبْ بِنَعْلَيْ هَائَيْنِ فَسَنَ لَقِيتَ مِنْ وَرَاءِ هَـلنا
 الحابط بَشْقَدُ أَنْ لَا إِنَّهِ إِلَّا اللَّهُ مُسْتَقِعًا بِنَا فَلِيَّا تَشِرْهُ بِالحَبُّرِ".

مقَيِّرَ شَاكُّ ا<sup>(1)</sup> فيلا تنفع هذه الكلمة قاتلها إلا بهذه القيود إذا اجتمعت له مع العلم بمعناها ومضمونها... فلا بد من العلم بحقيقة معنى هذه الكلمة علما ينافي الجهل يخلاف من يقولها وهو لا يعرف معناها).

وذكر اليقين والإخلاص والصدق والقبول والمجبة، ثم قال: (ولابد من الانقياد بالمعل بها، وما دلت عليه مطابقة وتضمنا والتزاما، وهذا هو دين الإسلام الذي لا يقبل الله دينا سواه)(").

وقال أيضا: (فلا إله إلا الله هي كلمة الإسلام، لا يصح إسلام أحد إلا بمعرفة ما وُضعت له، ودلت عليه، وقبوله، والانقياد للعمل به. وهي كلمة الإخلاص، المتاني للشرك، وكلمة التقوى، التي تقي قاتلها من الشرك بالله، فلا تضع قاتلها إلا بشروط سبعة: الأول: العلم بعمناها نفيا وإثباتا، الثاني: اليقين، وهو كيال العلم بها، المتافي للشك والربيب. الثالث: الإخلاص المتافي للشرك. الرابع: الصدق للمانع من التفاق. الحاصى: المحبة لحذه الكلمة، ولما دلت عليه، والسرور بذلك. السادس: القبول المتافي للره، فقد يقوفها من يعرفها، لكن لا يقبلها عن دعاء إليها، تعصبا وتكبرا، كيا قد وقع من كثير، السابع: الانتهاد بحقوقها، وهي الأعمال الواجبة إخلاصا لله، وطلبا لم ضاته)."

 <sup>(</sup>١) رواه مسلم (٣١) من حديث أي هربرة عند، ولفظه: " أَشْهَدُ أَنْ لَا إِنَّهَ إِلَّا اللهُ وَأَنْ رَسُولُ اللهُ لَا يَلْفَى اللهُ عِبّاً عَبْدُ فَيْرَ شَاكُ بِهِمْ إِلّا دَعْمَلِ الجُنّا".

 <sup>(</sup>۲) الدرر السنية (۲/۲۶۳)، وما بعدها، ومجموعة الرسائل والمسائل النجدية (۲/۲/۲۸).

<sup>(</sup>٣) الدرر السنية (٢/ ٢٤٦)، ومجموعة الرسائل والمسائل النجدية (٢/ ٢/ ٨٧).

#### ٢٢- الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن، ﴿ عُلَا، ت: ٢٩٢ هـ

وقد سبق دفاعه عن كلام الشيخ محمد بن عبد الوهاب فخه في "كشف الشبهات" ونأكيده الإجماع الذي حكاه في المسألة، وقول»: (ولا شك أن العلم والقول والمعمل مشترط في صحة الإتبان بها) ('').

وقال ولله : (أما جعله شيخنا فلاه عن يشترط الشرائع الإسلامية في الدخول فيه فهذا باطل, إنها تشترط المباني ونحوها في صحة الإسلام، لا في الدخول فيه)(").

#### ٣٦- الشيخ حمد التويجري، وأحمد بن عثمان، وأخوه محمد، رحمهم الله

قالوا في رسالة موجهة للشيخ سليهان بن عبد الوهاب بعد تويته ووجوعه للحق والسواب: (ونقول أيضا: لا خداف أن التوحيد لابد أن يكون بالقلب واللسان والعمل، فإن اختل من هذا شيء لم يكن الرجل مسلم، فإن عرف التوحيد ولم يعمل به فهو كافر معاند كفرعون وإيليس وأمثالها، وإن عمل بالتوحيد ظاهرا وهو لا يفهمه ولا يعتقده بقلبه فهو منافق شرمن الكافر)?".

٢٤- الشيخ سليمان بن سحمان، ظع، ت: ١٣٤٩ هـ

قال: (فاعلم أن لا إله إلا الله لا تنفع قائلها إلا بعد معرفة معناها، والعمل

<sup>(</sup>١) انظر: (١/٣٦٣) من هذا البحث.

<sup>(</sup>٢) مصباح الظلام ص (٣٥٨).

<sup>(</sup>٣) نقلها الشيخ عبد اللطيف في مصباح الظلام في الردعل من كذب على الشيخ الإمام، ص (١١١).

بمقتضاها، وأنها لا تنفعه إلا بعد الصدق، والإخلاص، واليقين؛ لأن كثيرا عن يقولها في الدرك الأسفار من النار.

فلابد في شهادة ألا إله إلا الله، من اعتقاد بالجنان، ونطق باللسان، وعمل بالأركان، فإن اختل نوع من هذه الأنواع، لم يكن الرجل مسلماً) (١٠).

وقال: (فلا إله إلا الله، لا تنفع إلا من عرف مدلولها، ففيا وإثباتا، واعتقد ذلك، وقبله، وعمل به)\*\*.

وقال في الرد على من أبياح فبيحة السَّلَب (\*\*) وتضار البوادي، وحكم بإسلامهم بمجر السخوم المستفيدة والتصادة والنوعة والسخوم والرتحاب جميع المحادم: (وإنها المقصود بالرد على من أفنى بهذه الفترى لأصور: أحدها: أن دعوى من أفنى بهذه الفترى، أن من تلفظ بالشهادتين يكون مسلما تؤكل فبيحته، وإن كان مع ذلك لا يصلي ولا يزكي ولا يصوم ولا يجمع ويرتكب مع ذلك جميع الكبائر. وقد تبين لك: أنه لابد من معرفة شهادة ألا إله إلا الله، والعمل بمقتضاها، من القيام بهذه الأركان الأوبدة. وهؤلاء الشَّلَب الذين أحل فبالتحهم وشهد لهم بالإسلام، لا يعرفون معنى لا

(١) الدرر السنية (٢/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/ ٣٥٧)، وانظر: (٣/ ٣٦٠).

جاعة من أرافل الأعراب يكثرون التقل والارتحال، ويستهنون أعيالا وضيعة، ولهم عادات غربية، وانظر: الدور السنة (٧/ ٤٨٥).



إله إلا الله، ولا عملوا بمقتضاها، وقد حكم لهم بغير ما أمر الله به ورسوله)(١).

إلى أن قال: (الأمر السابع: أنه استدل في جوابه على إسلام الصلبة - الذين لا يصلبة وأن الإبداد وأن لا إليه إلا الله، وأن يصلون ولا يجمون، لأنهم يشهدون أن لا إليه إلا الله، وأن عمدا رسول الله في إلا الله، وأن أمرت أنْ أُقاتِلَ النَّسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لا إلا الله والله ويكون الرجل به مسلما، وإن لم يصل ويزك ويصم ويحج.

وقد أشكل هذا على عمر بن الخطاب هشته، فقال: يا خليفة رسول الله، كيف تقاتل النام... الحديث، فقال أبو بكر: ألم يقل: "إلا بعضها" فإن الزكاة من حقها، والله لو منعوني عناقا كانوا بؤدونها إلى رسول الله الله قائلة لقاتلتهم على منعها، قال عمر: فوالله ما هو إلا أن رأيت الله قند شرح صدر أبي بكر للقتال، فعلمت أنه الحق<sup>77</sup>، فوافق عمر أبا بكر، واتفق الصحابة كلهم على ذلك، وقاتلوا من منع الزكاة، وأدخلوهم في حكم أهل الردة، فكيف بعن أضاف إلى ذلك ترك الصلاة والعبام والحج؟ فهذا أولى بالكفر والردة عن الإسلام، عن ترك الزكاة وحدها، فناقض ما أجع عليه أصحاب رسول الله

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (١٠/ ٤٩٢).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٩٤٦) ومسلم (٢١) من حديث أبي هريرة بلفظ قريب عما ذكره المصنف.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٤٠٠) ومسلم (٢٠) من حديث أن هريرة عنت.

# 💥 من تكفير هؤلاء، وجعلهم مسلمين بمجرد التلفظ بالشهادتين)(''.

#### ٢٥- الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي ﴿ ، تَ: ١٣٧٦هـ

قال فيلد : (فائدة ( ٣٢) [الإيمان يشمل عقائد الدين وأعمال القلوب والجوارح] نوضيح أن الإيبان يشمل عقائد الدين، وأعيال القلوب، وأعيال الجوارح، كيا دل عليه الكتاب والسنة، واتفق عليه السلف الصالح، وبيان ارتباط بعضها ببعض: وذلك أن العبد إذا سمع النصوص من الكتاب والسنة، الدالة على صفات الله إثباتا ونفيا، وعلى تصديق رسوله، وعلى الإخبار بكل الغيوب، وعلى الأمر بالخير والنهى عن الشر، فإنه يفهمها أولا، فإذا فهمها وعرفها، اعترف القلب بها، وصدقها تصديقا لا ريب فيه، تصديقا لله ولرسوله، وذلك يقتضي عبتها، والتقرب إلى الله باعتقاد ما دلت عليه، والجزم بأنه الحق النافع، فإذا عرف الله ورسوله وأحبه، أحب كل ما يقرب إلى الله، وكره كل ما يبغضه ويمقته، وحينتذ ينقاد القلب انقيادا جازما لطاعة الله وطاعة رسوله، فيقصد ويريد فعل ما يقدر عليه من عبويات الله، من واجب ومستحب قصدا جازما، بترتب عليه وجود ما قصده وأراده، ويقصد اجتناب ما نهى الله عنه ونهى عنه رسوله قصدا جازما، يقترن به الترك، وهذا هو معنى قوله: ﴿ رُّبُّنَّا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِياً يُنَادِي لِلْإِيمَنِ أَنْ ءَامِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَنَامَناً ﴾ (")، وقول المؤمنين: ﴿ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾ (")، ومنَّة الله

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (١٠/ ٤٩٥) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، آية: ١٩٣

<sup>(</sup>٣) سورة البغرة، آية: ٢٨٥

وهذا صريح في إثبات التلازم والارتباط بين أجزاه الإيهان، وأنه إذا انتفى عمل الجوارح بالكلية عُلم انتفاه بقية الأجزاه، وكذا لو انتفى التصديق، أو انتفى عمل القلب.

وقال هخد في نفسير قوله تعال: ﴿وَمَا عِندُ اَنَّهِ خَيْرُ وَاَيْقُلُ لِلَّذِينَ ،َاسُنُوا وَطَلُ رَبِّيمَ يَتُوَكُّلُونَ ﴾<sup>(٣)</sup> : (أي جمعوا بين الإبيان الصحيح، المستلزم لاعيال الإبيان الظاهرة والباطنة، وبين التوكل، الذي هو الآلة لكل عمل، فكل عمل لا يصحبه التوكل، فغير

سورة الحجرات، آية: ٧

<sup>(</sup>٢) مجموع الفوائد واقتناص الأوابد، ص (٤٩) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، آية: ٣٦

ام)(۱۱)

. وقال فيخد : (وقد يعطف الله على الإيبان الأعمال الصالحة، أو التغوى، أو الصبر، للماجة إلى ذكر المطوف. لنلا ينفل الظائن أن الإيبان يكتفى فيه بها في القلب. فكم في القرآن من قوله: { إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات } ثم يذكر خبرا عنهم. والأعمال الصالحات من الإيبان، ومن لوازم الإيبان، وهي التي يتحقق بها الإيبان. فمن ادعى أنه مؤمن، وهو لم يعمل بها أمر الله به ورسوله من الواجبات، ومن ترك المحرمات، قليس بصادق في إيبانه) (").

## ٢٦- الشيخ حافظ بن أحمد الحكمي والع، ت:١٣٧٧ هـ

قال ظهد: (وعال أن يتنفي انقياد الجوارح بالأعمال الظاهرة مع ثبوت عمل القلب، قال النبي ﷺ: إِنَّ فِي الجُسَدِ مُضْفَةً إِذَّا صَلَحَتْ صَلَمَ الجُسَدُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَتُ فَسَدَ الجُسَدُ كُلُّهُ آلا وَهِيَ القَلْبُ، ومن هنا يتين لك أن من قال من أهل السنة في الإيهان هو التصديق على ظاهر اللغة؛ أنهم إنها عنوا التصديق الإذعاني المستلزم للانقياد ظاهراً وباطأ، لم يعنوا جرد التصديق (<sup>77</sup>).

# ٧٧- الشيخ محمد بن إبراهيم أل الشيخ على، ت: ١٣٨٩ هـ

قال عِلْع: (فدل على أن مجرد قول لا إله إلا الله لا يمنع من التكفير، بل يقولها ناس

<sup>(</sup>١) تبسير الكريم الرحمن، ص (٧٠٥).

 <sup>(</sup>۲) التوضيع والبيان لشجرة الإيهان، ص (۹۳) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) معارج القبول (٢/ ٥٩٤).

67

كثير ويكونون كفارا: إما لعدم العلم بها، أو العمل بها، أو وجود ما ينافيها، فلابد مع النطق بها من أشياء أخر، أكبرها معرفة معناها والعمل به"".

### ٣٨- الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز، ظع، ت: ١٤٢٠ هـ

وقد زعم البعض أنه يرى مسألة ترك عمل الجوارح بالكلية، مسألة خلافية بين أهل السنة، وهذا زعم باطل، فالشيخ فلاه: يجزم بأن العمل ركن في الإيبان، وأن القول بأنه شرط كمال قول المرجنة، لا قول أهل السنة، ويرى أنه لا يتصور وجود الإيبان مع ترك جميع العمل، وتولى التحذير من القول المخالف الذي يحكم بإسلام تارك العمل بالكلية، وقرظ وأقرّ ما فيه التصريح بأن ترك جميع العمل كفر. وإليك البيان من ثبانية أوجه ""؛

الاول: أن الشيخ ظِنْ صرح في حوار أجرته معه مجلة المشكاة بأن مقولة: "العمل شرط كهال" هي مقولة المرجنة، وهذا نص الحوار:

(المشكاة: ذكر الحافظ ابن حجر في الفتح عندما تكلم على مسألة الإيبان والعمل، وهل هو داخل في المسمى، ذكر أنه شرط كهال، قال الحافظ (السلف قالوا....

الشيخ ابن باز: لا، هو جزء، ما هو بشرط، هو جزء من الإيهان، الإيهان قول وعلم

 <sup>(</sup>١) شرح كشف الشبهات، جع محمد بن عبد الرحمن بن قاسم، ص (١١١). وسبق نقل مهم عنه في حكاية الإجاع في مذه المسألة، انظر: (١/ ٣٦٣).

<sup>(</sup>۲) سبق أن بيت ذلك بذكر سنة أرجه، نشرت عام ١٩٣٦ هـ وسأزيد عليها هنا وجهين أخرين، وقد نشر الدكتور عصام بن عبد أنه السناني مذه الأوجه المشار إليها، وأضاف إليها غيرها، انظر: أقوال ذوي العرفان أن أن أحال الجوارح داخلة في صسمى الإيمان، ص (١٤٤).

وعقيدة أي تصديق، والإيمان يتكون من القول والعمل والتصديق عند أهل السنة والجماعة.

المشكاة: هناك من يقول بأنه داخل في الإيمان لكنه شرط كهال؟

الشيخ: لا، لا، ما هو بشرط كيال، جزء، جزء من الإيبان. هذا قول المرجئة، المرجئة برون الإيان قول وتصديق فقط، والآخرون يقولون: المعرفة. وبعضهم يقول: التصديق. وكل هذا غلط.

الصواب عند أهل السنة أن الإيمان قول وعمل وعقيدة، كما في الواسطية، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصبة.

المشكاة: القصود بالعمل جنس العمل؟

الشيخ؛ من صلاة وصوم وغير. عمل القلب من خوف ورجاء.

المشكاة: يذكرون أنكم لم تعلقوا على هذا في أول الفتح؟

الشيخ: ما أدرى، تعليقنا قبل أربعين سنة، قبل أن نذهب إلى المدينة، ونحن ذهبنا للمدينة في سنة ١٣٨١ هـ، وسجلنا تصحيحات الفتح أظن في ١٣٧٧ هـ أو ٨٧ [ لعلها ٧٨] أي تقريبا قبل أربعين سنة. ما أذكر يمكن مرّ ولم نفطن له)(١).

الشائع: أن الشيخ والع حذر من كتاب "ضبط الضوابط في الإيبان ونو اقضه"، واعتبر كتابه داعيا لمذهب الإرجاء المذموم وأنه لا يعتبر الأعمال الظاهرة في حقيقة

(١) عجلة المشكاة المجلد الثاني، الجزء الثاني صر (٢٧٩، ٢٧٩).

والكتئاب المحدَّد منه برى أن عصل الجوازح شرط كيال في الإيبان، وأن تارك. بالكلية مسلم عاص معرض للوعيد. ولو كان الشيخ يراها مسألة خلافية لما حذّر من كتابه ولما وصفه بالإرجاء (''.

الثالث؛ أن الشيخ هجه أقر ما تعقب به الشيخ على بن عبد العزيز الشيل كلام الحافظ ابن حجر، وذلك في كتابه: النتيه على المخالفات العقدية في الفتح ص ٢٨

قال المؤلف: (الصواب أن الأعمال عند السلف الصالح قد تكون شرطا في صحة الإيهان، أي أنها من حقيقة الإيهان، قد يتنفي الإيهان بانتفائها كالصلاة. وقد تكون شرطا في كهاله الواجب فينقص الإيهان بانتفائها كبقية الأعمال التي تركها فسق ومعصية وليس كفرا، فهذا التفصيل لابد منه لفهم قول السلف الصالح وعدم خلطه بقول الوعيدية.

<sup>(</sup>١) نظر نص التحقير الصادر من اللجة الدائمة برئات الشيخ ابن باز ظاهد أي اللحق رقم ٢٠ وعا قالك المؤلف الشيخ المؤلف المثابة على من ١٠ على السبب تأثيف ١٠ دول المقيقة فقد حما به إلكاية علمه السطور، ما وأيه أي بعض منائل الانجابات من عاولات لوصع ضوابط لبعض مسائل الإنبيات والتكفير خلاف المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف ألمن السقة ، ومن وراد أقلك المؤلف ألما السقة ، ومن وراد إداء مؤلف ألما أبدا المؤلف المؤلف والسقة على عود المؤلفة المؤلف عن المؤلف المؤلفة المؤلفة المؤلفة مع عدت المصرات الدائن المؤلفة الله من عالم المؤلفة ال

مع أن العمل عند أهل السنة والجياعة ركن من أركان الإبيان الثلاثة: قول وعمل واعتقاد، والإبيان عندهم يزيد وينقص خلافا للخوارج والمعترلة، والله ولي التوفيق\'''

الواجع؛ أن الشيخ هلا قد أقر ما هو أبلغ من ذلك وأظهر في نقد كلام ابن حجر وبيان معتقد أهل السنة، وذلك بإقراره ما كتبه الشيخ علوي بن عبد القادر السقاف في كتابه: "التوسط والاقتصاد في أن الكفر يكون بالقول أو الفعل أو الاعتقاد"، حيث علق المؤلف في الهامش بقوله: (وكلامه هذا عليه مآخذ أهمها نسبته القول بأن الأعمال شرط في كيال الإيمان للسلف، وهو على إطلاقه غير صحيح، بل في ذلك تفصيل:

فالأعيال المكفرة سواء كانت تركا، كترك جنس العمل أو الشهادتين أو الصلاة، أو كانت فعلا كالسجود لصنم أو الذبح لغير الله، فهي شرط في صحة الإيهان، وما كان ذنبا دون الكفر فشرط كيال، وإنها أوردت كلامه هنا خكمه بالكفر على من فعل فعلا يدل على كفره كالسجود لصنم دون أن يقيده بالاعتقاد. على أن هذه العبارة فيها نظر أيضا، فالسجود لصنم كفر بمجرده وليس فعلا يدل على الكفر)<sup>17</sup>.

وقد أثنى الشيخ على الكتاب وقال: (فألفيتها رسالة قيمة مفيدة يحسن طبعها ونشرها ليستفيد منها المسلمون).

الخامس: أن الشيخ عُلا قرظ كتاب "درء الفتنة عن أهل السنة" للشيخ بكر بن

<sup>(</sup>١) التنبيهات على المخالفات المقدية في فتح الباري ص (٢٨).

<sup>(</sup>٢) التوسط والاقتصاد ص (٧١).

61

عبد الله أبو زيد حفظه الله ، وقد جاه في الكتاب: (وإياك ثم إياك أيها المسلم - أن تغتر بها قاه به بعض الناس من التهوين بواحد من هذه الأسس الخمسة لحقيقة الإيهان، لا سيا ما تلفقوه عن الجهمية وخلاة المرجنة من أن العمل كيالي في حقيقة الإيهان ليس ركنا فيه، وهذا إعراض عن المحكم من كتاب الله تعالى في نحو ستين موضعها، مثل قول الله تعالى: ﴿ وَنُورُونَ أَنْ يَنْكُمُ أَلْجَنَّةُ أُورِتُكُمُ وَالْ بِمَا كُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ("، ونحوها في السنة كثير، وخرق لإجماع الصحابة ومن تبعهم بإحسان)".

والأسس الخمسة المشار إليها هي أن الإيمان: اعتقاد بالجنان، وقول باللسان، وعمل بالأركان، يزيد بالطاعة، وينقص بالمصية.

قال الشيخ ابن باز خلافي تقريظه: (أما بعد: فقد اطلعت على هذه الرسالة الموسومة ب" درء الفتنة عن أهل السنة " من موالفات أخينا العلامة الدكتور بكر بن عبد الله أبو زيد، فألفتها رسالة قيمة مفيدة جديرة بالنشر والتوزيع. جزى الله مؤلفها خيرا وضاعف مثريته ونصر به الحق، إنه جواد كريم. وصل الله وسلم عمل رسول الله وعمل آله وصحبه/"!

السانس: أن الشيخ علا يرى كفر من ترك عمل الجوارح بالكلية، وهذا يعلم من: تصريحه بكفر تارك الصلاة، فنارك الصلاة وما معها من أعيال الجوارح لا شك في كفره

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، آية: ٤٣

<sup>(</sup>۲) در ۱ الفتنة عن أهل السنة، ص (۳٤).

<sup>(</sup>٣) السابق، ص (١١) الطبعة الثانية.

عند الشيخ، من باب أولى.

وليست المسألة راجعة إلى قضية الصلاة، حتى يدعى الحلاف فيها، بناء على الحلاف المشهور في حكم تارك الصلاة، بل جميع أهل السنة برون ركنية العمل وضرورة وجوده ليصح الإيمان، سواه قالوا بكفر تارك الصلاة أو نازعوا في ذلك. يوضحه الوجه:

السابع: أن الشيخ عجمة أجاب أحد طلابه بجواب فصل في هذه المسألة، ميناً الفرق بين ترك آحاد الأحمال، وترك العمل جلة، وأن أهل السنة متفقون على أن جنس العمل لاند منه لصحة الإممان.

قال الأخ عبد العزيز بن فيصل الراجحي حفظه الله: (وقد سألت شيخنا الإمام ابن باز هجد عام(١٥ عاهـ) وكنا في أحد دروسه فلاه عن الأعيال: أهمي شرط صحة للإيهان، أم شرط كيال؟

فقال ظهد: من الأعمال شرط صحة للإيمان لا يصح الإيمان إلا جا كالصلاة، فمن تركها فقد كفر. ومنها ما هو شرط كيال يصح الإيمان بدونها، مع عصيان تاركها وإشه (''.

فقلت له على عنه من لم يكفر تارك الصلاة من السلف، أيكون العمل عنده شرط كيال؟ أم شرط صحة؟

(١) علق الشيخ صالح القوزان حفظه الله على هذا الموضع قاتلاً: (لكن جنس العمل هو من حقيقة الإيهان،
 وليس شرطاً فقط) انظر هامش: "أقوال ذري العرقان" عن (١٤٦).

فقال: لا، بل العمل عند الجميع شرط صحة، إلا أنهم اختلفوا فيها يصح الإيبان به منه؛ فقالت جاعة: إنه الصلاة، وعليه إجماع الصحابة هيضه، كما حكاه عبد الله بن شقيق. وقال آخرون بغيرها. إلا أن جنس العمل لابد منه لصحة الإيبان عند السلف جيعاً، فذا الإيبان عندهم: قول وعمل واعتقاد، لا يصح إلا بها مجتمعة) (1).

الثامن: أن الشيخ ابن باز مخلا سئل ما نصه: من شهد أن لا إله إلا الله واعتقد بقلبه ولكن نرك جميع الأعمال، هل يكون مسلماً؟

قاجاب: (لا، ما يكون مسلماً حتى يوحد الله بعمله، يوحد الله بخوفه ورجاهه، وعبته، والصلاة، ويؤمن أن الله أوجب كذا وحرم كذا. ولا يتصوره ما يتصور أن الإنسان المسلم يؤمن بالله يترك جمع الأعيال، هذا التقدير لا أساس لـه. لا يعكن يتصور أن يقم من أحد. نعم لأن الإيان بجنزه إلى العمل. الإيان الصادق)

تطهق: مع وضوح كلام الشيخ فقد وكثرته في بيان هذه المسألة، إلا أن المخالف أعرض عنه، وتمسك بكلامه في حكاية خلاف أهل السنة في حكم تارك الصلاة، أو تارك المياني الأربعة، وهذا خارج عن محل النزاع، فكلامنا في ترك الممل الظاهر بالكلية، لا في ترك بعض الأعيال.

ومن ذلك استشهادهم بحوار أجرته مجلة الفرقان مع الشيخ عُطِّه، جاء فيه: (س:

 <sup>(</sup>١) نقلاً عن جريدة الرياض، عدد ١٠٥١ بتاريخ ١٢٥/٣/١٤هـ وسيائي الجواب عن الشبهة وهي تولهم: إن المسألة واجمة إلى الحلاف في تكفير تارك الصلاة.

<sup>(</sup>٢) أشرطة فنح المجيد شرح كتاب التوحيد، إصدار تسجيلات البردين الشريط رقم ٢ الوجه الثاني.

العلماء الذين قالوا بعدم كفر من ترك أعمال الجوارح مع تلفظه بالشهادتين ووجود أصل الإيمان القلبي هل هم من المرجنة؟

فقال الشيخ فقد: هذا من أهل السنة والجياعة، فمن ترك الصيام أو الزكاة أو الحج لا شك أن ذلك كبرة عند العلماء، ولكن على الصواب لا يكفر كفراً أكبر، أما تارك الصلاة، فالأرجع أنه كافر كفراً أكبر إذا تعمد تركها، وأما تارك الزكاة والصيام والحج فإنه كفر دون كفر.

السائل: أعمال الجوارح هل هي شرط كمال أم شرط صحة الإيمان؟

الشيخ: إن أعيال الجوارح كالصوم هي من كيال الإيبان والصدقة والزكاة من كيال الإيبان وتركها ضعف في الإيبان، أما الصلاة فالصواب أن تركها كفر ، فالإنسان عندما ياتي بالأعيال الصالحة فإن ذلك من كيال الإيبان) انتهى.

قلت: هذا أعل ما استشهدوا به من كلام الشيخ ظلا في هذه المسألة، ولا معارضة بينه وبين ما نقلته عنه، فكلامه هنا عن ترك آحاد العمل، كالصيام أو الزكاة أو الحجم، أو الصلاة، والحلاف فيها معتبر بين أهل السنة، ولم يتحدث الشيخ عن ترك جميع العمل، وإن كان السائل أواد هذا، لكن لا يخفى أن عبارة: (ترك أعيال الجوارح) تحتمل المترك الكي، وتحتمل ترك البعض، والشيخ على كل تقدير، أجاب عن ترك البعض.

وأما ما نقلته عنه فهو صريح في الترك الكلي، وفي الحكم على القول المخالف بأنه قول المرجنة، فلا يَترك هذا، ويتعملك بها هو خارج عن عمل النزاع، من يريد الحق وينشده، والموفق من وفقه الله.



# ٢٩- الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ظلم، ت: ٢٠ ١ ٨ هـ

قال فلغ: (إن الإيمان بدون عمل لا يقيد؛ فالله فلك حينا يذكر الإيمان يذكره مقرونًا بالعمل الصالح؛ لأننا لا نتصور إيهانًا بدون عمل صالح، إلا أن تنخيله خيالا؛ آمن من هناه قال: أنسهد آلا إله إلا الله ومحمد رسول الله، ومات من هنا. هذا نستطيع أن نتصوره، لكن إنسان يقول: لا إله إلا الله، عمد رسول الله؛ ويعبش دهره عاشاه الله ولا يعمل صالحًا؛ فعدم عمله الصالح هو دليل أنه يقولها بلسانه، ولم يدخل الإيمان إلى قلبه؛ فذكر الأعمال الصالحة بعد الإيمان لبدل عمل أن الإيمان النافع هو الذي يكون مقرونًا بالعمل الصالحة.

#### ٤٠- الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، عِلْم، ت: ١٤٢١ هـ

وكلامه في هذه المسألة مستفيض، ومذهبه واضح بيّن، لا يشتبه على من قرأ كلامه فلاه ، وقد سقت منه الثني عشر موضعا:

(١) قال ظائد في شرح "كشف الشبهات": (ختم المؤلف هذه الشبهات بعسألة عظيمة هي: أنها لابد أن يكون الإنسان موحدا بقله، وقول، وعمله، فإن كان موحدا بقله، ولكنه لم يوحد بقول، أو بعمله <sup>(1)</sup> فإنه غير صادق في دعواه؛ لأن توحيد القلب

<sup>(</sup>۱) من شرح الأدب المفرد، الشريط السادس، الرجه الأول. وما ورد عن المشيخ فإند من أن العمل شرط كال، يمكن حمله على آماد الأعمال، كما هو أحد الأوجه في الجواب على ما نسبه الحافظ ابن حجر فإند إلى السلف، ويه أجاب شبخنا الدكتور عبد الله من إيراهيم الزاحم حفظه الله، كما سيأتي.

 <sup>(</sup>۲) انظر كيف سوى الشيخ څاه بين القول والعمل، فجعل من وحد بقلبه ولم يوحد بعمله، كمن وحد»

ينيعه توحيد القول والععل؛ لقول النبي ﷺ وألّا وَإِنَّ فِي الجُسْدِ مُشْفَةٌ إِنَّا صَلَحَتُ صَلَّعَ الجُسْدُ كُلُّهُ وَإِذَّا فَسَدَتْ فَسَدَ الجُسَدُ كُلُّهُ أَلَّا وَهِي الْقَلْبُ، فإذا وحد الله كلسا زعم بقلب ولكنه لم يوحده بقوله أو فعله؛ فإنه من جنس فرعون الذي كان مستيقناً بالحق عالماً، لكنه أصر وعائد ويقى على ما كان عليه من دعوى الربوبية) (\*\*).

 (٣) وسئل هجه: عقا الله عنك يا شيخ، ورد عن بعض السلف في حديث أنه من شهد بالترحيد دخل الجنة أنه منسوخ بأحاديث الفرائض، فهل هذا قول صحيح؟

قاجاب: (الصحيح أنه لا نسخ بهذا، ولكن ليكن معلوما أن من شهد بالتوحيد غلصا، فلا يمكن أن يدع الفراتش؛ لأن إنحلاصه بجمله على أن يفعل. كيف تشهد ألا إله إلا الله، أي لا معبود بحق إلا الله، وكيف تقول: أنا أويد بذلك وجه الله، ثم لا تعمل العمل الذي يوصلك إلى الله؟! فهذا لا يمكن، ولهذا كان من حافظ على ترك الصلاة ولم يصل أبدا كافر، فلو قال: أشهد آلا إله إلا الله وأومن بملائكته وكتبه ورسله واليوم الأخر، ولكن لا أصلي، نقول: أنت كافر، لا فرق بينك وبين الذي يسجد للصنم؛ ولهذا جماء في رواية مسلم من حديث جابر: (بَيْن الزَّجل وَبَيْن الكُفر وَالشَّرُكِ تركُّ

(٣) وقال ﴿ فَا شرح حديث عتبان بن مالك ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ حَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ

بقلبه ولم يوحد بقوله، ثم جعل القول والعمل تابعين لتوحيد القلب، مصدّقين له.

<sup>(</sup>۱) شرح كشف الشبهات، ضمن مجموع فتارى ورسائل الشيخ ابن عثيمين (٧/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٢) لقاءات الباب المفتوح (٢/ ٤٧٠)، سؤال رقم ١١٢٤

(٤) وقال ظلا: (وترك الصلاة كفر غرج عن الملة إذا تركها الإنسان ولم يصل، لأدلة كثيرة من الكتاب والسنة، وقد حكى بعض أها, العلم إجماع الصحابة على ذلك،

<sup>(</sup>۱) سبق تخريجه ص ٤٤

<sup>(</sup>٢) هزاء المغانظ في القنع (١٩٠/ ١٠) إلى ابن اسحاق في السيرة أن التي ظفظ أدارسل الملاء بن الحضومي قال له: "إذا سلمت عن مقاح الجذة فل مقاصها لا إله إلا الله الله الخافظ: وروى عن معاذ بن جبل موفوعا نسود، أخرجه البيهة في الشعب، وزاء: "ولكن مقاح بلا أستان ظران جنت بمفتاح له أستان فتح لك وإلا أي يقتع لك"، وقال البخاري في صحيحه: (باب في الجئائز ومن كان آخر كلامه لا إله إلا الله وقبل لرهب بن منه: البيس لا إله إلا الله مقتاح الجذاء قال: بل ولكن ليس مقتاح إلا له أستان فإن جنت بمقتاح له أستان فإن المشان فهل الشاريخ وأبو نعب فوصله المصنف في التاريخ وأبو نعب فوصله المصنف في التاريخ وأبو نعب في الحقية).

<sup>(</sup>٣) القول المفيد شرح كتاب التوحيد (١/ ٧٤).

و لا شك أنّ الذي لا يصل ليس في قلبه إيبان؛ لأن الإيبان مقتضٍ لفعل الطاحة، وأحظم الطاحات البدنية الصلاة، فإذا تركها فهو دليل أنّه ليس في قلبه إيبان، وإنّ ادعى أنّه مؤمن، فإنّ من كان مؤمناً فإنّه بمقتضى هذا الإيبان يكون فائغاً بيذ، الصلاة العظيمة) (''،

(ه) وسئل طلا: عن قول النبي ﷺ: ايقول الله تعالى: شَفَعَتُ الْكَرَيْكَةُ وَتَسَفَعَ النَّبِيُّونَ وَشَفَعَ الْمُؤسِنُونَ وَأَمْ يَنِيَّ إِلَّا أَرْحَمُ الرَّامِينَ فَقِيضُ فَيْضَةً مِنْ النَّارِ فَبُخْرِجُ مِنْهَا قَوْمًا ذَيْهَمُلُوا خَبْرًا قَطَّهُ رواه صلح<sup>(1)</sup>، ما معنى قوله: الم يعملوا خبرا قطه؟

فأجاب ولاه: (معنى قوله: فلم يعملوا خيرا قطه أنهم ما عملوا أعيالا صالحة، لكن الإبيان قد وقر في قلوبهم، فإما أن يكون هؤلاء قد ماتوا قبل التمكن من العمل، آمنوا ثم ماتوا قبل أن يتمكنوا من العمل، وحيننذ يصدق عليهم أنهم لم يعملوا خيرا قط.

وإما أن يكون هذا الحديث مقبداً بعثل الأحاديث الدالة على أن بعض الأحيال الصافحة تركها كفر على النبط الأحيال الصافحة تركها كفر كالصلاة مثلا، فإن من لم يصل فهو كافر ولو زعم أنه مؤمن بالله ورسوله، والكافر لا تفعه شفاعة الشافعين يوم القيامة وهو خالد غلد في النار أبد الأبدين والعباذ بالله في أن هذا الحديث إما أن يكون في قوم آمنوا ولم يتمكنوا من العمل فياتوا فور إيانهم، فيا عملوا خبرا قط.

وإما أن يكون هذا عاما ولكنه يستثني منه ما دلت النصوص الشرعية على أنه لا بد

(۱) مجموع فتاوى ورسائل الشيخ ابن عثيمين (۱۲/ ۲۹).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١٨٣) من حديث أن سعيد الخدري جنت، ومأتي بنيامه في الفصل الأول من الباب الرابع.

أن يعمل كالصلاة، فمن لم يصل فهو كافر لا تنفعه الشفاعة ولا يخرج من النار)(١٠).

(٦) وسئل ﴿ عَلَى النَّوْفِيقِ بَيْنَ قُولُه ﷺ فِي أَقُوامُ يَدْخَلُونَ الْجَنَّةُ وَلَمْ يَسْجَدُوا للهُ

سجدة، والأحاديث التي جاءت بكفر تارك الصلاة؟

فاجاب: بحمل قول ﷺ: إنب يدخلون الجنة ولم يسجدوا لله سجدة على أناس يجهلون وجوب الصلاة، كما لو كانوا في بلاد بعيدة عن الإسلام، أو في بادية لا تسمع عن الصلاة شيئا. وبحمل أيضا على من ماتوا فور إسلامهم دون أن يسجدوا لله سجدة.

وإنها قلنا ذلك لأن هذا الحديث الذي ذكرت من الأحاديث المتشابه، وأحاديث كفر تارك الصلاة من الأحاديث المحكمة البية، والواجب على المؤمن في الاستدلال بالقرآن أو السنة أن يجمل المتشابه على المحكم، واتباع المتشابه واطراح المحكم طريقة من في قلوبهم زيغ والعباذ بالله، كها قال الله تعمل: ﴿هُوَ اللّذِينَ أَوْلَ عَلَيْكَ الْكِتَابُ مِنهُ البُنتُ الله عَمَلُ: ﴿هُوَ اللّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ لَيْنَ فَيَتَمْ مِنهُ اللّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ لَيْنَ فَي تَتَمْبُعُونَ مَا تَشْفَيْهُ مِنهُ أَنْهَا لَهُ اللّذِينَةُ وَأَنْهِمَا وَأَحْرُ مُتَضْبَهُمَ فَي أَلَّا اللّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ لَيْنَ فَي تَشْفِيهُ مِنهُ اللّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ لَيْنَ فَي تَشْفِيهُ مِنهُ اللّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ لَيْنَا فَي اللّذِينَ اللّذِينَةُ وَاللّذِينَةُ وَاللّذِينَةُ وَاللّذِينَةُ وَاللّذِينَةُ وَاللّذِينَةُ وَاللّذِينَةُ وَاللّذِينَةُ وَاللّذِينَةُ وَاللّذِينَةُ وَاللّذِينَا وَاللّذِينَ اللّذِينَ فِي اللّذِينَ فِي اللّذِينَ اللّذِينَا وَاللّذِينَ اللّذِينَ فِي اللّذِينَا وَاللّذِينَ اللّذِينَا وَاللّذِينَ اللّذِينَا وَاللّذِينَا اللّذِينَا وَاللّذِينَا وَالْمُؤْلِقَالِينَا وَاللّذِينَا وَالْعَلْمُ الللّذِينَا وَاللّذِينَا وَاللّذِينَا وَاللّذِينَا وَاللّذِينَا وَاللّذِينَا وَاللّذِينِينَا وَاللّذِينَا وَالْعَلَادِينَا الللّذِينَا اللّذِينَا الللّذِينَا اللللّذِينَا الللللّذِينَا

 (٧) وسئل هجة: (استدل بعض العلماء على عدم كفر تارك الصلاة بحديث الشفاعة الطويل الذي أخرجه البخاري ومسلم... فيا قولكم حفظكم الله تعالى؟

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوي ورسائل الشيخ ابن عثيمين (٢/٢).

<sup>(</sup>۲) سورة أل عمران، آية: ٧

<sup>(</sup>٣) لقاءات الباب المفتوح (٣/ ١٦٩) سؤال رقم ١٢٥٨

فاجاب بقولد: حديث الشفاعة الذي استدل به من لا يرى كفر تارك الصلاة عام غضوص بلا ريب، فإنه خضوص بمن قال لا إله إلا الله أو أنى مكفراً، مثل أن يقول: لا إله إلا الله وهو ينكر تحريم الربا، أو فرضية الصلاة ونحو ذلك، لم يخرج من النار بشفاعة و لا غيرها، فكذلك من قال: لا إله إلا الله، وترك الصلاة، فإنه لا يخرج من النار بشفاعة ولا غيرها، لأنه كافر، فأي فرق بين من كفر بجحد فرضية الصلاة مع نطقه بالشهادة، ومن كفر بترك الصلاة مع نطقه بالشهادة؟!! فكها أن الأول لا يدخل في الحديث فكذلك

وايضاً فإن قوله: " لم يعمل خيراً قط " عام يدخل فيه من لم يصل؛ لأن الصلاة من الحبر، ولكن هذا المموم تُحصَّ بالأدلة الدالة على كفر تارك الصلاة، فيخرج تارك الصلاة من عمومه، كيا هو الشان في العمومات المخصوصة)``.

(٨) وسئل ظِمْة: (يوجد قِبَلنا من يقول: الإيهان اعتقاد بالقلب، وتلفظ باللسان، وأصل عمل القلوب''<sup>)</sup>

 <sup>(</sup>۱) مجموع فتارى الشيخ ابن عثيمين (۱۲/ ۷۱) وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) عابوسف له أن هذه القالة الفاصدة راجت على بعض طلبة العلم، حتى ظنوا أن قبول السلف: الإبهان الحرج من الكفر فلا يشترط فيه عييه من عمل الجوارح، وهذا لا تشكر على المترط فيه عييه من عمل الجوارح، وهذا لا شك في بطلاته من رجوه منها: أن خالف لإجماع السلف الذين قرروا أنه لا يجزئ التصديق والقول من دون عمل الجوارح. ومنها: أن مثانا في للتلازم بين الظاهر والباطن، وتصوراً لوجود عمل القلب مع تصديقه، دون أن يظهر موجب ذلك ولازمه عمل الجوارح. وسبأي مزيد من التوضيح في فصل الجواب عن الشبهات المقلبة.

فقال وهد و عاضب-: أعوذ بالله، هذا قول الرجنة، وهو مذهب قديم معروف)(١).

(4) وسئل عُلاه: (نرجو توضيح كلام شيخ الإسلام ابن تيمية ظلاحيث قال: (ولكن ما وقر في القلب وصدقته الأعمال، فالعمل يصدُّق أن في القلب إيهانا، وإذا لم يكن عمل كذَّب أن في القلب إيهانا؛ لان ما في القلب مستلزم للعمل الظاهر، وانتضاء اللازم يدل على انتفاء الملزوم).

قاجاب: (كلام الشيخ ظاهر، وهو مروي عن الحسن البصري عقد "أن الإيبان ليس بالتمني ولا بالتحلي ولكن ما وقر في القلب وصدقته الأعيال"، وهذا معلوم من قول النبي صل الله عليه وعلى آله وسلم: «أَلَا وَإِنَّ فِي الجُسَدِ مُضْمَةً إِذَا صَلَحَتُ صَلَعَ الجُسَدُ كُلُّهُ وَإِذَا قَسَدَتُ صَدَدَ الجُسَدُ كُلُّهُ الْا رَحِيَ الْقَلْبُ، فععلوم أن القلب إذا كان فيه إيهان، فلا بد أن نظهر مقتضياته على الجواور)".

(١٠) وسئل الله: (شخص قال لا إله إلا الله غلصاً من قلبه مصدقاً بقلبه مستسلماً
 مثقاداً لكنه لم يعمل بجوارحه خيراً قط مع إمكان العمل هل هو داخل في المشيئة أم
 كافر؟

فأجاب: أقول والحمد لله رب العالمين: إذا كان لا يصلي فهو كافر، ولو قال لا إله

 <sup>(</sup>١) ننيه الإخوان إلى حقيقة الإيمان، للأخ على بن عبد العزيز موسى ص (٦٩).

 <sup>(</sup>٢) الأسئلة القطرية، لقاء هاتفي، نظمته إدارة الدعوة بوزارة الأوقاف القطرية.

إلا الله. لو كان صادقاً يقول لا إله إله الله تخلصاً بها والله لن يترك الصلاة، لأن الصلاة صلة بين الإنسان وبين الله تلقى، فقد جاه في الأدلة من القرآن والسنة والنظر الصحيح وإجماع الصحابة كها حكاه غير واحد على أن تارك الصلاة كافر مخلد في تار جهنم وليس داخلاً تحت المشيئة.

ونحن إذا قلنا بذلك لم نقله عن فراغ ونحن إذا قلنا بذلك فإنها قلناه لأنه من مدلولات كلام الله وكلام رسوله صلى الله عليه وعلى آله وسلم وأقوال الصحابة الذي خكى إجماعهم عليها. قال عبد الله بن شقيق: كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم لا يرون شيئاً من الأعهال ترك كفر إلا الصلاة. ونقل إجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة الحافظ ابن راهويه فاهم وهو إمام مشهور.

أما سائر الأحال إذا تركها الإنسان كان تحت المشيئة بعني لو لم يزك مثلاً فهذا تحت المشيئة؛ لأن النبي ﷺ لما ذكر عقوبة مانع الزكاة قال: فتُم يَزَى سَبِيلَةٌ إِمَّا إِلَى الجُنَّةِ وَإِمَّا إِلَى النَّارِهُ (\* ومعلوم أنه لو كان كافراً لم يكن له سيل إلى الجنة. والصيام والحبح كذلك من تركها لم يكثر، وهو تحت المشيئة ولكنه يكون أفسق عباد اللهُ (\* أ.

قلت: تأمل قوله خلا: (لو كان صادقاً بقول لا إله إلا الله غلصاً بها والله لن يترك الصلاة) فقه تقرير للتلازم بين الظاهر والباطن، ورد على من توهم حصول الإيمان في القلب مع تخلف العمل الظاهر جلة. وغذا لما استقر هذا الوهم صاروا يفترضون مسائل

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۹۸۷).

<sup>(</sup>٢) الأسئلة القطرية.

لا يمكن وقوعها، كفوهم هنا: شخص قال لا إله إلا الله تخلصاً من قلبه مصدقاً بقلبه مستسلماً منقاداً لكنه لم يعمل بجوارجه خيراً قط مع إمكان العمل! ومعلوم أن القلب لو استسلم وانقاد، لانقادت الجوارح ولابد، فمن جهة عدم إدراك التلازم بين الظاهر والباطن، خلط غالطون، كما قال شيخ الإسلام ظهد".

(١١) وسئل ﷺ: (كيف نفهم حديث أبي سعيد الحندري ﷺ عند مسلم وفيه: وَلَيْخُوحُ إِنَّهُ مِنْهَا فَوْمُ الْإَيْمُمُلُوا خَيْرًا لَقُلُّهُ <sup>(٢)</sup>؟

فاجاب: (نفهم هذا أنه عام وأن أدلة كفر تارك الصلاة خاصة، ومعلوم عند العلماء أن العام لا يخصص<sup>(٣)</sup> بخاص، لأن هذا الحديث لم يقل: لم يصل، حتى نقول: إنه معارض للنصوص الدالة على كفر تارك الصلاة، بل قال: "لم يعمل خيرا قط" فلم ينص على الصلاة بل عمم، ونصوص كفر تارك الصلاة خاصة فتخص بها خصصت به) <sup>(1)</sup>.

(۱۲) وستل فجه: (يقول البعض: إذا ترك عمل الجوارح بالكلية خرج من الإيهان ولكن لا يقتضي عدم انتفاعه بأصل الإيهان والشهادتين، بل يتضع بهما، كمن أراد الحج ولم يشهد عرفة وهو ركن فإنه يتضع بالأركان الأخرى، <sup>(0)</sup> فيا قول فضيلتكم في ذلك؟

<sup>(</sup>١) انظر: (١/ ٣٢٤) من هذا البحث.

<sup>(</sup>۲) سن تخری ص ۱۳

<sup>(</sup>٣) لعله: لا يعارض، أو أن (لا) زائدة.

<sup>(</sup>٤) الأسئلة القطرية.

 <sup>(</sup>٥) هذه الشبهة أو التأصيل الباطل، عا أورده صاحب كتاب: "حقيقة الإيان بين غلو الخوارج وتغريط"

فاجاب: نقول هذا ليس بصواب، إنه لن يتضع بإيانه مع ترك الصلاة التي دلت النصوص على كفر تاركها، وكذلك لو ترك الوقوف بعرفة، ما صححجه كها دل على ذلك سنة النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم، أما من أدرك عرفة قبل الفجر يوم النحر فقد أدرك، ومن لا فلا، حتى لو جاء بعد ذلك بالرمي والليت في منى والطواف والسعي لم يكن حج)<sup>(1)</sup>

#### تعليق:

المتأمل في كلام الشيخ ظلا يرى أنه يسير على منوال واحد، هو تقرير أن عمل الجوارح من الإيمان، وأن تارك بالكلية كافر، وأنه لو وجد إيمان القلب فلابد أن يظهر مقتضاء على الجوارح، وأن حديث: فأي يَشْمَلُوا خَيْرًا قَمَةً - وهو أقوى دليل للقائلين بإسلام تارك العمل الظاهر- حديث عام، خصص بأدلة تكفير تارك الصلاة، أو محمول على حالة من لم يتمكن من العمل.

وبهذا يتضح جليا أنه لا خلاف بين الشيخ هلا وبين أهل العلم الذين حذروا من الكتب الداعبة للإرجاء في هذا العصر. غاية الأمر أن الشيخ هلا أعرض عن تعبير: "جنس العمل" وقال حين سئل: (تارك جنس العمل كافر. تارك آحاد العمل ليس بكافر، ما رايكم في ذلك؟) قال: (من قال هذه الفاعدة؟! من قائلها؟! هل قالها عمد رسول الك؟! كلام لا معنى له. نقول: من كفره الله ورسوله فهو كافر، ومن لم يكفره الله

<sup>&</sup>quot; المرجئة"، وقد حذرت منه اللجنة الدائمة، انظر نص بيان اللجنة في الملحق رقم ٣

 <sup>(</sup>١) الأسئلة القطرية.

ورسوله فليس بكافر هذا الصواب. أما جنس العمل أو نوع العمل أو آحاد العمل فهذا كله طنطنة لا فائدة منها)<sup>(1)</sup>.

وهذا إعراض عن المصطلح، مع الموافقة على المضمون كيا سبق، وهو اجتهاد من الشيخ ظيم لفض النزاع وتقليل الحلاف، فإنه قد دعي في هذا اللقاء ليحسم هذه المسألة، وأخبر أن الحلاف دائر حولها، فرأى المصلحة في صرف المتنازعين عن الأنفاظ المجملة، والاعتهاد على المناطات الواضحة التي يمكن الركون إليها، فتارك العمل بالكلية، بجكم بكفره لأنه تارك للصلاة، وهذا مجمع عليه بين الصحابة كها أكد الشيخ ظيمه، فع تقرير أنه لا يمكن أن يوجد الإبيان في القلب مع ترك عمل الجوارح.

وأيضا: فإن السوال الذي عُرض على الشيخ ظلاء ينم عن جهل، وفتنة بالمصطلح، فقول السائل: (تارك جنس العمل كافر)، يقال في: عمل ماذا؟! عمل القلب أم عمل الجوارح أم كلاهما؟! وقوله: (تارك آحاد العمل ليس بكافر)، يقال فيه: أي عمل تريد؟ الصلاء؟ أم الزكاة؟ أم ير الوالدين؟ أم عمل القلب كالخوف والمحبة؟

فلا شك أن هذا السؤال طنطنة، بل عي وجهل.

ولله دره وهم، فقد حدث بعده أن اختلف المختلفون في المراد بجنس العمل، فمنهم من قال: المراد به ترك العمل الظاهر كله، ومنهم من قال: بل المراد ترك جنس كل عمل،

(1) الأسئلة القطرية.

اي ترك جنس الصلاة، وجنس الزكاة، وجنس بر الوالدين! ولا أحسب سنيا يقول هذا،

لكنه من تشنيع المخالف على المخالف.

على أنه قد ورد التعبير ب"جنس العمل" و"جنس التصديق" في كلام شيخ الإسلام رحمه الله تعالى، لكنه عفوف بسياق وسباق يزيل عنه اللبس، وقد قدمت في أول هذه المسألة أني أعرضت عن استعمال هذا المصطلع، وآثرت التعبير بها لا لبس فيه، من نحو قولنا: تارك عمل الجوارح كلّه أو بالكلية.

# ٤١- الشيخ مقبل بن هادي الوادعي، ﴿ عُدْ ، ت: ٢٢ } ١ هـ

وقد قرظ كتاب: اجتماع الأثمة على نصرة مذهب أهل السنة، لمؤلفه مسعود بن صالح السعدي، وقد انتصر المؤلف لمذهب أهل السنة في لزوم العمل الظاهر لمسحة الإيمان. قال الشيخ مقبل في تقريظه: (فقد قرأت كتاب الشيخ الفاضل سعود بن صالح السعدي (اجتماع الأثمة على نصرة مذهب أهل السنة) فوجدته كتابا يتعلق بالعقيدة، اشتمل على فوائد تشد لها الرحال، ضمنه التنبيه على ما زلق فيه بعض العصريين، فجزاه الله خيرا...).

# ٤٧- الشيخ عبد الله الفديان، حفظه الله (١)

سئل حفظه الله: (يا شيخ الذي يقول إن الأعبال في الإيبان شرط كهال، هل هذا قول

 <sup>(</sup>١) جرى ترتيب انتقل عن الشايخ حفظهم الله بحسب أعيارهم، أسأل الله أن يبارك فيهم، وأن ينفعنا بعلمهم.

٧٧ \_\_\_\_\_الباب الثَّالث: الفصل الثَّالث

أهل السنة؟

فأجاب الشيخ: (لا، شرط صحة)

ثم قال الشيخ: (أجل الأن لو أن الناس مثلاتر كوا جيع الأوامر، وقعلوا جيع النواهي يكون الإيان صحيح؟ يعني لا يصلون ولا يصومون ولا يعتمرون ولا يججون ولا يزكون ويتعاملون بالريا والزنا والسرقة وكل شيء يصيرون سؤمنين؟ هذا قصدهم الذين يقولون إنه شرط كيال.

السائل: هل هذا قول المرجئة؟

الشيخ: قول المرجثة)(١٠.

٢٤ - الشيخ عبد الرحمن البراك. حفظه الله:

(١) سئل حفظه الله: (كيف نوفق بين قول النبي ﷺ: "يخرج الله من النار أقواما لم يعملوا خبرا قط" وبين قولنا: إن العمل ركن في الإيهان؟

فاجاب: (هذا الله أعلم، الحديث هذا أنا أقول إنه من المتشابه الذي يدو إلى النصوص المحكمة الدالة على أن لابد من عمل. "ل يعملوا خيرا قط": هذا من النصوص المتشابة، والأحاديث وأحاديث الوعيد والوعد كلها يجب رد بعضها إلى يعض، والله أعلى) ".

(١) من اتصال هاتفي أجري مع الشيخ يوم الأربعاء ٨/ ٥/ ٢٤٢٦ هـــ

<sup>(</sup>٢) أشرطة شرح الطحاوية، على قرص مدمج، من إنتاج مركز النجاشي للبريجيات، ملف رقم ٢٤

(٢) وبين الشيخ حفظه الله أن الصورة التي يفرضها للخالف: وهي أن يتشهد إنسان بالشهادتين، ثم لا يعمل شيئا من دين الإسلام، بين أن هذا هو الإعراض الذي نكلم عنه الشيخ عمد بن عبد الوهاب ظاه وجعله من نواقض الإسلام، قال الشيخ البراك حفظه الله:

(ولا يصع إطلاق القول بأن العمل بهذا الشكل، أن العمل شرط كيال؛ لأن إطلاق ذلك يشفسن أن الإنسان -فقس الإنسان - يقول: أشهد أن لا إله إلا الله وأن عمدا رسول الله ولا يعمل شيئا من دين الإسلام أبدا، وهذا هو الذي عبر عنه الشيخ محمد بن عبد الوهاب في النواقض، وجعله الناقض العاشر: الإعراض عن المدين الإسلام، عن الإسلام لا يتعلمه ولا يعمل به)<sup>(۱)</sup>.

(٣) وقال حفظه الله: (لا يكون الإنسان مؤمنا بمجرد التصديق بالقلب، أو بمجرد التصديق بالقلب، أو بمجرد التصديق باللسان، حتى ينصاف إلى ذلك المصل، عصل القلب، وإذا انتفت أعيال الجوارح كلها، لا صلاة ولا زكاة ولا صيام ولا حج ولا جهاد ولا تحليل حلال ولا تحريم حرام. هذا لا يكون، لا يكاد يكون صادقا، أو لا يكون مصدقا، سبقت الإشارة أن من نواقض الإيهان الإعراض عن دين الإسلام إعراضا كليا، حتى ولو تسمى الإنسان بالإسلام ونطق بالشهادتين، لكنه معرض، فإنه لا يكون لهذه الشهادة دلالة ولا حقية عملية)".

<sup>(</sup>١) السابق.

 <sup>(</sup>٢) من أشرطة شرح الشيخ حفظه الله ل (عردة لوامع الأنوار في عقائد أهل الأثار) للحافظ أبي الحسن •

 (٤) وقال حفظه الله: (الثالث: ما يلزم منه لزوماً ظاهراً و بدل دلالة ظاهرة على عدم الإقرار بالشهادتين باطناً، و لو أقر بها ظاهراً وذلك يشمل أمورا:

 الإعراض عن دين الإسلام، لا يتعلمه، و لا يعمل به، ولا يبالي بها ترك من الواجبات، و ما يأتي من المحرمات، و لا بها يجهل من أحكام.

و يبني أن يُعلم أن المكلف لا يخرج من كفر الإعراض - المستارم لعدم إقراره -بفعل أي خصلة من خصال البر، وشعب الإيمان، قإن من هذه الخصال ما يشترك الناس في فعله- كافرهم و مؤمنهم - كإماطة الأذى عن الطريق، وبر الوالدين، وأداء الأمانة. وإنها يتحقق عدم هذا الإعراض، والسلامة منه بفعل شيء من الواجبات التي تختص بها شريعة الإسلام التي جاء بها الرسول 震震-كالصلاة والزكاة والصبام والحج - إذا فعل شيئاً من ذلك إياناً واحتساناً.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (فلا يكون الرجل مؤمناً بالله و رسوله مع عدم شيء من الواجبات التي يختص بإيجابها محمدﷺ) من "مجموع الفتاوي" (٧/ ١٦١).

ملاحظة: هكذا وردت العبارة في "الفناوى"، و لعل المناسب للسياق (مع عدم فعل شيء))(١).

(٥) وقال الشيخ حفظه الله في تعليقاته على فتح الباري: (وأما عند السلف: فعمل

على بن شكر الشافعي، موجودة على قرص مندج، من إنتاج مركز النجاشي للبرعيات، ملف وقم ٣٥
 جواب في الإيبان ونواقف، للشيخ عبد الرحن بن ناصر العراك، ص (٣٤).

الجوارح تابع لممل القلب، وجنس عمل القلب شرط لصحة الإيبان، وجنس عمل الجوارح تابع أو لازمٌ لممل القلب، فيلزم من انتفاء اللازم انتفاء الملزوم؛ فإن الإعراض عن جيم الأعيال دليل على عدم انقياد القلب) (<sup>(۱)</sup>.

# ٤٤- الشَّيخ عبد الله بن محمد الفنيمان، حفظه الله :

سئل حفظه الله: (هل العمل شرط كيال في الإيبان أم شرط صحة، وهل الخلاف هنا يندرج ضمن خلاف التنوع؟

فأجاب: (العمل ركن في الإيهان، لا يمكن وجود إيهان بلا عمل.

وسئل حفظه الله: هل مصطلح جنس العمل أو تارك جنس العمل من المصطلحات المُحَدَّثَة أم قال به السلف، وهل يُبَدَّع من يقول بهذا المصطلح؟

فأجاب: الجنس يشمل ما يطلق عليه الاسم، فإذا قلت: "رجل " صدّق ذلك على كل من يسمى رجلا، وكذا امرأة، وشجرة، ونخلة، وهذا من مبادئ اللغة)(").

وستل حفظه الله ما نصه: (بسم الله الرحمن الرحيم، إلى سهاحة العلامة الشيخ المحقق عبد الله بن الغنبيان حفظه الله وأبقاه ذخرا، وأسبع عليه وافر الإنعام، من ابنكم حامد عبد الله العلي من الكويت، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، وبعد: فنحمد إليكم

 <sup>(</sup>١) فتح الباري مع تعلقات الشيخ البراك (٤٦/١) وسيأتي كلام الشيخ بتهامه عند إيضاح كلام الحافظ ابن
 حجر خلاء في القصل الأخير من هذا البحث.

 <sup>(</sup>۲) من أسئلة رواد ملتقى أهل الحديث، أجاب عليها الشيخ حفظه الله، ونشرت في الموقع بشاريخ
 ۲۷/۲۷/ ۲۰۰۵ ملتم.

الله الذي لا إله إلا هو على سوابغ نعمه، ومزيد إحسانه وكرمه، ونسأله سبحانه أن يديم عليكم ما آتاكم من نعمة العلم والحكمة، ويمن علينا وعليكم بالثبات في الأمرء، والمزيمة على الرشد، ويوزعنا شكر نعمته، وحسن عبادته.

موجب الخطاب بعد إبلاغ السلام وحصول التشريف بالسؤال عن حالكم والاطمئنان عل جنابكم، طلب جواب أهل العلم، ومن له اليد الطول في تحقيق العقيدة السنية، والطريقة السلفية المرضية، عن اعتقاد قوم ينسبونه إلى مذهب أهل السنة والحياعة واعمن:

أن من يصدق بقلبه ما جاه به الرسول ﷺ وينطق بلسانه بالشهادتين ولو مرة واحدة لا يزيد عليها، فهو مسلم ناج من الخلود في النار، وإن تبول عن الانقياد للشهادتين بعمل الجوارح توليا كليا، فلا يفعل واجبا من الواجبات قط، ولا ينتهي عن شيء من المحرمات إلا ما أشرب من هواه، أو لم يقدر عليه، مع تمكنه من القعل، وعلمه بها أوجه الله تعالى، ولو عُمَّر ما يتذكر فيه من تذكر!

فلها قبل لهم: إن مثل هذا يعتنم أن يكون مؤسئا؛ لأن ترك الانقياد بعصل الجوارح على هذه الصورة، لا يكون إلا مع زوال عمل القلب الذي لا يصح الإيمان بدونه، قالوا: يكفيه من عمل القلب ما حمله على النطق بالشهادتين ولو مرة واحدة في دهره، وبهذا العمل القلبي فحسب، وبالتصديق والنطق بالشهادتين ولو مرة واحدة، يصح إيهائه ويكون مسلم، ولو قال: لا أفعل شيئا من فرائض الإسلام، ولا أستحل تركها، ولا أنتهي عن شيء من المحرمات، ولا أستحل فعلها، أنه بذلك لا يكون تافضا لإيهانه، بل هو مسلم ناقص الإيمان من أهل الكبائر.

فلها قبل لهم: إن هذا هو اعتقاد المرجنة، ولا يستقيم على طريقة أهل السنة الذين يجعلون الإبيان قولا وعملا، وأن من يتولى عن عمل الجواوح كله مع العلم والقدرة لا يكون مؤمنا، بل هو كافر وإن نطق بالشهادتين، وأما أهل الكبائر فهم أهمل انقياد في الجملة بالأعمال الظاهرة مع التقصير، لكنهم اقترفوا كبائر الذنوب ولم يتوبوا منها.

قالوا: بل ما نقوله هو اعتقاد أهل السنة، وقال بعضهم هو اعتقاد طائفة من أهل السنة، ونحن على هذا الاعتقاد.

والمطلوب: غرير المسألة، وبيان منهم أهل السنة في الباب، فإن ضاق وقتكم عن التحرير المفصل، فعل قدر ما يسعكم من الوقت، وإن عجلتم الجواب فهو غاية المطلوب، فإن الحاجة ماسة، أبقاكم الله ذخرا، وإيدكم بالتوفيق.

فاجاب حفظه الله: (من عبد الله بن عمد الغنيان إلى الأخ الكرم حامد بن عبد الله العلي، أعمل الله قدره بطاعته، وأتم عليه نعمته، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، كتابكم الكريم وصلنا، وسؤالكم عن أحوالنا، فجزاك الله خيرا، ونخبركم بأننا على ما يسرك والحمد لله رب العالمين.

أما السؤال: فلا يخفى عليك أن قول القائل: من صدق بقلبه ونطق بالشهادتين ولو مرة واحدة لا يزيد عليها، فهو مسلم ناج من الحلود في النار، وإن تولى عن الانفياد ... إلى آخره، أنه قول باطل مصادم لما جاء به الرسول 義، وهو قول المرجنة المشلال، فإن من الضروريات دينا أن الرسول بعث بالإيمان والعمل، وأن من تولى عن العمل فإنه



والإيان أن تؤمن يانة وملائكته، وكتبه ورسله، والبعث بعد الموت، والجزاء، وتؤمن بالقدر خيره وشره، ومتى حصل للعبد هذا الإيمان، وجب ضرورة أن يحصل له الإسلام، الذي هو الاستسلام لله بالطاعة من الشهادتين والصلاة وأداء الزكاة وصوم رمضان والحج؛ لأن الإيان بالله وملائكته وكتبه ورسله يقتضي الاستسلام لله والانقياد له مع الحب والخضوع، فمن الممتنع أن يكون العبد قد حصل له الإيمان في القلب والحب والانقياد في الباطن، ولا يحصل له ذلك في الظاهر، كالجوارح مع القدرة عليه، كها يمتنع وجود الإرادة الجازمة مع القدرة ولا يحصل له المراد. ففرضُ أن هناك إيماناً مع تخلف العمل فرض ممتنع. وبهذا يتبين أن من آمن بقلبه إيهاناً جازماً امتنع أن لا ينطق بالشهادتين ولا يعمل ما أوجب عليه الشرع مع قدرته على ذلك، فعدم العمل مستلزم لانتفاء الإيمان القلمي، وسِدًا يتين خطأ الرجثة الجهمية ونحوهم في زعمهم بأن مجرد الإيان القلبي ينفع بدون أعيال الجوارح، فإن هذا ممتنع حصوله، فلا يمكن أن يوجد إيان القلب الجازم إلا ويوجد معه العمل الظاهر، ولهذا علق الرسول ﷺ ترك قتال الناس بإتيانهم العمل، كما قال: (أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة (١١).

كما قرن التولي مع التكذيب، فإن التولي هو ترك العمل، وضد ذلك قرن العمل

<sup>(</sup>١) سبق تخريمه في (١/ ٤٩).

الصالح مع الإيمان لأنه يستلزمه، قال شيخ الإسلام: (اسم الإيمان إذا أطلق في كلام الله ورسوله يتناول فعل الواجبات، وترك المحرمات) (٧/ ٤٢) من الفتاوي.

وقال: كثر أحمد ووكيع وغيرهما، من قال بقول جهم في الإيبان، وهو أن الإيبان معرفة القلب وتصديقه، وقال: (اتفق المسلمون عل أنه من لم يأت بالشهادتين فهو كافر وأما الصلاة والزكاة والصوم والحيح فاختلفوا في تكفير تاركها، ونحن إذا قلنا أهل السنة متفقون على أنه لا يكفر بالفنب، فالمقصود المعاصي كالزنا وشرب الحدم، وأما هذه المباني ففي تكفير تاركها نزاع مشهور) نفس المصدوص (٣٠٢).

وقال: (فالإيهان في القلب لا يكون إيهانا بمجرد تصديق ليس له عمل قلب، وموجه من عبة الله ورسوله ونحو ذلك) نفس المصدر (٥٢٩).

يعني أنه لابد من العمل مع الإيهان، وقد دل على هذا القرآن في مواضع كثيرة جدا، كقول عبل وعملا: ﴿ وَاَلْمَصْرَ ﴿ إِنَّ الْإِنسَنَ لِلْقِي خُسْمِ ﴾ إِلَّا ٱلَّذِينَ اَسْتُواْ وَعَمِلُواْ المُشاحِّنِ وَقَوْاصُواْ بِٱلْحَقِّ وَتُوَاصُواْ بِالصَّبِّ ﴾ (١٠) المُشاحِّنِ وَقَوْاصُواْ بالْحَقِّ وَتُواصُواْ بِالصَّبِّ ﴾ (١٠)

فاقسم بان جنس الإنسان في حسران مستمر، إلا من آمن وعمل صالحا، وحصل منه التواصي بالحق والتواصي بالصبر، وقال جل وعلا: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَنَ فِي أَحْسَنِ تَعْوِيرِ ﴾ تَعْوِيرِ ﴾ ثُمَّ زَدْدَتُهُ أَسْفَلِ سَفِينَ ﴾ إلاّ ألَيْنَ اندُوا وَعِلُواْ ٱلصَّابِحُسَبِ فَلَهُمْ أَجْرُ

<sup>(</sup>۱) سورة العصر بتيامها، ۱-۳.

۸٠

غَيْرٌ مُمُونٍ﴾ "، فين أن من لم يؤمن بالله ويعمل صالحا فهو في أسفل سافلين وأسفل سافلين هو جهنم.

والأدلة على ذلك من كتاب الله جل وعلا كثيرة جدا، كقول جل وعلا: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِنَايَنِيمَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِيَرُوا بِهَا خَزُوا لُسَجِّدًا وَسَبَحُوا بَحْمَدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا

يَشَتَّكُبُرُورَكَ﴾ (\*\* فغى الإيمان عن غير هؤلاء، فمن كان إذا ذكر القرآن، لا يفعل ما فرض الله عليه من السجود لم يكن من المؤمنين.

واسم الإيمان يطلق تارة على ما في القلب من الأقوال القلبية والأعيال القلبية من الدورات القلبية والأعيال القلبية من النصوبية والمنطيم ونحو ذلك، وتكون الأقوال الظاهرة والأعيال لوازمه ومقتضاه ودلائله، وتارة يطلق على ما في البدن جعلا لموجب الإيمان ومقتضاه داخلا في مسمى الإيمان كما مساء، وبغذا يتين أن الأعيال الظاهرة تسمى إسلاما، وأنها تدخل في مسمى الإيمان، كما ذكر في النتاري (٧/ ٥١).

وبهذا يتين أنه إذا وجد في القلب إيهان، امتنع أن لا يتكلم بالشهادتين أو لا يعمل مع القدرة على ذلك، فعدم العمل دليل على عدم الإيهان واتفائه، ويمتنع أن يجب الإنسان غيره حبا جازما، ثم لا بحصل منه حركة ظاهرة لوصله، فمن الخطأ أن يظن أن الإيمان إذا وجد في القلب يتخلف عنه العمل.

۱) سورة التن، آبة: ۲-۲.

<sup>(</sup>٢) سورة السحدة رأية: ١٥.

بول عن اهل العلم في بيان شرك على الجواح وحدم حارك

قال شيخ الإسلام فلاه: (منشأ الغلط في هذا الموضع من وجوه، أحدهما: ظنهم أن العمل والتصديق مستلزم لجسيع درجات الإيهان. والثنائي: ظنهم أن ما في القلوب لا يتفاضل الناس فيه. والثالث: ظنهم أن ما في القلب من الإيهان المقبول، يمكن تخلف القول الظاهر والعمل الظاهر عنه. والرابع: ظنهم أن ليس في القلب إلا التصديق وأن ليس الظاهر إلا عمل الجوارح، والصواب أن القلب له عمل مع التصديق، والظاهر قرل ظاهر وعمل ظاهر، وكلاهما مستازم للباطن) الفتاوى (٧/ ٥٥٤).

ونرجو أن ييسر الله تعالى الكتابة في الموضوع بتوسع وبيان مقنع والله الموفق)(١٠٠. ٢٥- الشبخ صالح من الهوزان الفهزان ، حفظه الله:

وكلامه مستفيض في بيان هذه المسألة، فمن ذلك:

(١) سئل حفظه الله: (فضيلة الشيخ صالح الفوزان وفقه الله لما يجبه برضاه، السلام عليكم ورحمة الله وبركات، وبعد: فقد كثر الكلام في الأونة الأخيرة بين طلبة العلم حول مسألة مهمة تتعلق بأصل الدين، وسأذكر بعض الأقوال التي أرجو من الشيخ أن يبين هل هي موافقة لعقيدة أهل السنة والجاعة، أم أن فيها شيئا من الخلل:

قول بعض الناس: (إن عقيدة أهل السنة والجياحة أن العمل شرط في كيال الإيهان، وليس شرطا في صحة الإيمان)، مع أنه من المعلوم أن الإيمان عند أهل السنة قول وعمل، وأنه لا إيمان إلا بعمل كيا صرح بذلك بعض أئمة السلف.

 <sup>(1)</sup> نقلا عن: بيان حقيقة الإيان والرد على مرجنة العصر فيها خالقوا فيه عكم القرآن، للشيخ حامد بن عبد
 الله العلى، انظر خافة كتابه.

(۲) وسئل حفظه أف: (ما حكم من ترك جميع العمل الظاهر بالكلية لكنه نطق بالشهادتين ويقر بالفرائض لكنه لا يعمل شيئا ألبته، فهل هذا مسلم أم لا؟ علما بأن ليس له عذر شرعى يعنمه من القبام بتلك الفرائض.

فأجاب حفظه الله: (هذا لا يكون مؤمنا، من كان يعتقد بقلبه ويقر بلسانه ولكنه لا يعمل بجوارحه، وعطل الأعمال كلها من غير عذر فهذا ليس بمؤمن؛ لأن الإيمان كها

<sup>(</sup>١) استشكل بعضهم هذه الإطلاق، وقالوا: وهل في أهل السنة مرجنة؟! ومراد الشيخ حفظه فقه ومن أطلق هذه الإشارة إلى المرجنة العالمية التي لم تحمير بين الإرجاء وغيره من المديح الشهورة، وذقال الله يشخ عند أهل القالات على أربعة أصناف: مرجنة المطوارج، ومرجنة القديرة ومرجنة القديمية، والمرجنة المخالصة، وهي المرادة منا. انظر : حرج للواقف (٤/٢١٠) وتطلق عصدة عي الدين جد الحبيد على مغالات الاسلامية (١/١٣١٦)، وفي ماساء تنسب في الإسلام (١/١٤١١).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، آية: ٣،٢

<sup>(</sup>٣) المتنقى من فناوى الشيخ صالح الفوزان (٢/٩).

ذكرنا وكما عرف أهل السنة والجماعة أنه: قول باللسان، واعتقاد بالقلب، وعمل بالجوارح، لا يحصل الإيمان إلا بمجموع هذه الأمور، فمن ترك واحدًا منها فإنه لا يكون مؤمنًا)^^.

(٣) وسئل حفظه الله: (هل تصح هذه القولة: أن من قال الإيبان قول وعمل واعتقاد يزيد وينقص، فقد برئ من الإرجاء كله حتى لو قال: لا كفر إلا باعتقاد وجحود؟

فأجاب: هذا تناقض لأنه إذا قال: لا كفر إلا باعتقاد أو جحود، فهذا يناقض قوله: إن الإيهان قول باللسان، واعتقاد بالقلب، وعمل بالجوارح.

لأنه إذا كان الإيبان قولًا باللسان، واعتقادًا بالجنان، وعملًا بالجوارح، وأنه يزيد بالطاعة، وينقص بالمصية، فعناه أن من تخل عن الأحيال نبائيًا فإنه لا يكون مؤمنًا؛ لأن الإيبان بجموع هذه الأشياء ولا يكفي بعضها. والكفر ليس مقصورًا على الجحود، وإنها الجمود نوع من أنواعه، فالكفر يكون بالقول، وبالفعل، وبالاعتقاد، وبالشك، كها ذكر

<sup>(</sup>١) سائل في الإيان، أجاب عنها نصيلة الشيخ صالح الفرزان، ص (٢١). وقول الشيخ حفظه أف: (فإته لا يكون موسنا) مطابق لما جاء في السوال: (فهل هذا مسلم)؛ فإن من ترك قول اللسان أو اعتقاد الفلب كان كافر امن غير شك، فكذلك من ترك عمل الجوارح، وقد عبر الشيخ عن الجمع بقوله: (فمن ترك واحدا منها فإنه لا يكون موسنا). وإنها نههت عمل هذا مع وضوحه لأما قد ابتلينا بعن يجادل في الواضحات.

العلماء ذلك. وانظر باب أحكام المرتد من كتب الفقه)(١٠).

(٤) وسئل حفظه الله: (هناك بعض الأحاديث التي يستدل بها البعض على أن من ترك جمع الأعمال بالكلية فهو مؤمن ناقص الإيهان، كحديث: الإيكمتُل تَحَيِّرًا قَطْه، وحديث البطاقة، وغيرها من الأحاديث، فكيف الجواب على ذلك؟

ناجاب: (هذا من الاستدلال بالمشابه "، وهذه طريقة أهل الذيع الذين قال اله كلة فيهم: ﴿ هُوَ اللّٰهِ يَا أَوْلَ عَلَيْكَ الْكِتْنَبِ بِنَهُ الْهِسَتُحْكَمْنَكُ هُنَّ أُمَّ الْكِتْسِبُ وَأَحْرُ مَتَشْبِهُتُ ثَمَّا اللّٰهِ يَقَ فَلْوِيهِ رَبِّعُ فَيَتْهُونَ مَا نَشْبَهُ بِنَهُ " فَيَاحُدُون الأَدَلة المشابة، ويتركون الأَدْلة المحكمة التي تفسرها وتبنها، فلابد من رد المشابه إلى المحكم، فيقال: من ترك المحل لمذر شرعي ولم يتمكن من حتى مات، فهذا معذور، وعليه تحمل هذه الأحاديث. فيقال: هذا رجل نطق بالشهادتين، معتقدًا لهم، مخلصًا فه الله، ثم مات في الحال، ولم يتمكن من العمل، لكنه نطق بالشهادتين معتقدًا هم، مخلصًا فه الله، ثم مات في الحال، ولم يتمكن من العمل، لكنه نطق بالشهادتين مع الإخلاص فه والتوحيد، كما قال فيه: "مَنْ قَالَ لَا إِنّه إِنّه إِنّه أَوْ أَنْهُ وَكُفّرَ بِمَا يُشَهُ مِنْ دُونِ اللهِ عَرْمَ عَالَةً وَدَعُهُ وَجِسَائِهُ عَلَى الله الهه؟".

<sup>(</sup>١) مسائل في الإيهان، ص (٢٣).

 <sup>(</sup>٣) تأمل اتفاق الشابخ: ابن عثيمين فقع والشيخ البراك والشيخ صالح على أن هذا من الاستدلال بالمشتابه،
 الذي يجب رده إلى المحكم، كما هي طريقة الراسخين في العلم، بخلاف من في قلوبهم زيغ.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، آية: ٧

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه (١/٥٦).

(ه) وسئل حفظه الله: (ما حكم من يقول بأن من قال: إن من ترك العمل الظاهر بالكلية بها يسمى عند بعض أهل العلم يجنس العمل أنه كافر، إن هذا القول قالت به فرقة من فرق المرجعة؟

قاجاب: (هذا كيا سبق، أن العمل من الإبيان، فمن تركه يكون تاركا للإبيان، سواء ترك العمل كله نبائيا فلم يعمل شبئاً أبداً، أو أنه ترك بعض العمل لأنه لا يراه من الإبيان، ولا يراه داخلًا في الإبيان، فهذا يدخل في المرجنة، والعمل قد يزول الإبيان يزواله، كترك الصلاة، ومنه ما ينقص الإبيان يزواله، كيفية الأعمال نقصًا كبيرًا أو نقصًا يسرًا بحسب نوعية العملى).

الجمع بين الأحاديث)(٢).

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص ٤٤

<sup>(</sup>٢) مسائل في الإيبان، ص (٢٨).

<sup>(</sup>٣) السابق، ص (٣٤).

- (٦) وقال الشيخ حفظه الله: (المرجنة قصروا الإيهان على الإقرار باللسان والتصديق بالجنان، فالقول الحق: أن الإيهان قول باللسان، واعتقاد بالقلب، وعمل بالجوارح. فالأعمال داخلة في حقيقة الإيمان، وليست بشيى، واشد عن الإيمان، فمن اقتصر على القول باللسان والتصديق بالقلب دون العمل، فليس من أهل الإيهان الصحيح)(١).
- (٧) وقال الشيخ حفظه الله: (وأما إذا لم يعمل بمقتضى لا إله إلا الله، واكتفى يمجرد النطق بها، أو عمل بخلائها، فإنه يحكم بردته ويعامل معاملة المرتدين، وإن عمل بمقتضاها في شيء دون شيء فإنه ينظر: فإن كان هذا الذي ترك يقتضي ترك الردة، فإنه يحكم بردته، كمن ترك الصلاة متعمدا، أو صرف شيئا من أنواع العبادة لغير الله. وإن كان هذا الذي ترك لا يقتضي الردة، فإنه يعتبر مؤمنا ناقص الإيهان بحسب ما تركه، كأصحاب الذنوب التي هي دون الشرك!".
- (١٠) قرظ الشيخ حفظه الله كتاب "دره الفتنة عن أهل السنة" للشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد حفظه الله، وقد سبق نقل ما يتعلق بمسألتنا منه "".
- (١١) شارك الشيخ حفظه الله في التحذير من كتاب: "ضبط الضوابط في الإيهان
   ونواقضه"، وكتاب: "حقيقة الإيهان بين غلو الخوارج وتفريط المرجئة"، وكتابي:
  - (١) التعليقات المختصرة على منن العقيدة الطحاوية، ص (١٤٥).
    - (٢) المنتقى من فناوى الشيخ صالح الفوزان (١/٩).
      - (۳) انظر ص ۸۹

"التحذير من فنة التكفير" و"صيحة نذير"، وهذه الكتب انتصرت لمقولة: الأعمال شرط كال في الإمان، وتاركها مالكلة مسلم تحت المشيئة (١٠).

(١٣) قرظ الشيخ حفظه الله كتاب: "وفع اللائمة عن اللجنة الدائمة" الوقفه الشيخ عمد بن سالم الدوسري، وقد تضمن الكتاب الرد على الحلبي في زعمه أن عمل الجوارح شرط كبال في الإبيان، كما تضمن التأكيد على أن جنس عمل الجوارح لابد منه لصحة الإبيان.

(۱۳) قرظ الشيخ حفظه الله كتاب: "أقوال ذوي العرفان في أن أعهال الجوارح داخلة في مسمى الإيمان، وفيه بيان أن الأعمال جزء من حقيقة الإيمان وليست شرطا في كهاله" لمؤلفة الدكتور عصام بن عبد الله السناني، وقد انتصر حفظه الله لبيان مذهب أهمل السنة في ركية العمار، وكفر تاركه بالكلية.

وعا جاه فيه: (المقدمة السادسة: أن المتقرر عند علياه أهل السنة هو تكفير من ترك أعسال الجسوارح التي أسر الله بسا في كتابه أو رسول الله 義義 في سنته كلياً، خاصسة الغرائض، كما هو مقرر في كتب أهل العلم)".

ومن تعليقات الشيخ صالح حفظه الله على الكتاب المذكور، قوله: (لكن جنس العمل هو من حقيقة الإيمان، وليس شرطاً فقط) (٢٠).

<sup>(</sup>١) انظر نص التحذير الصادر عن اللجنة الدائمة في هذه الكتب في الملاحق٢، ٣، ٤

<sup>(</sup>٢) أقوال ذوي العرفان ص (١١١).

<sup>(</sup>٣) السابق ص (١٤٦).

(١٤) وستل حفظه الله: (فضيلة الشيخ وفقكم الله، هناك من يقول: إن تارك جنس العمل بالكلية لا يكفر، وإن هذا القول قولٌ ثمان للسلف، لا يستحق الإنكار ولا البديم، فيا صحة هذه القولة؟

الشيخ: هذا كذاب! اللي يقول هذا الكلام كذَّاب! كذب على السلف.

السلف ما قالوا إن الذي يترك جنس العمل ولا يعمل شيء أنه يكون مؤمن.

من ترك العمل نهائيا من غير عذر، ما يصلي ولا يصوم ولا يعمل أي شيء، ويقول: أنا مؤمن، هذا كذّاب.

أما اللي يترك الممل لمذر - شيء - ما تمكن من العمل، نطق بالشهادتين بصدق ومات، أو قتل في الحال، فهذا ما في شك أنه مؤمن؛ لأنه ما تمكن من العمل. ما تركه رغبة عنه.

أما الذي يتركه، لا يصلي ولا يصوم ولا يزكي، ولا يتجنب المحرمات، ولا يتجنب الفواحش، هذا ليس بمؤمن، ولا أحد يقول إنه مؤمن إلا المرجنة)(١).

(١٥) وسئل حفظه الله: (انتشر عندنا في بلادنا من يقول: إن تبارك أعمال الجوارح مسألة خلافية بين أهل السنة والجماعة، هل هذا القولُ صحيح؟

فأجاب: (كذَّاب هذا ..ما فيه خلاف بين أهل السُّنة والجماعة، أن الأعمال من

 <sup>(</sup>١) من شريط شرح العقيدة الحموية، يتاريخ ٢٢ / ٢٦ / ١٤٢١هـ مستفاد من مقال للدكتور عبد الله الفارسي
 وفقه الله على الإنترنت.

الإيان، ولا يصح إيان بدون عمل، كما لا يصح عمل بدون إيان، فهما متلازمان. هذا

قول أهل السنة والجماعة، أن الإيمان قول باللسان واعتقاد بالقلب وعمل بالجوارح، بزيد بالطاعة وينقص بالمعصبة، ولو قدّر أن فيه خلاف من بعض أهل السنة، فإن العبرة بالذي قام عليه الدليل وعليه الأكثر، عليه أكثر أهل السنة، ويعتر هذا قو لا شاذا نخالفا، لا يعتر، لا يحتج به)(١).

# ٤٦- الشيخ عبد العزيز بن عبد الله الراجعي، حفظه الله:

(١) سئل حفظه الله عمن يقول: (الإيهان قول وعمل واعتقاد لكن العمل شرط كمال فيه)، ويقول أيضا: (لا كفر إلا باعتقاد)، فهل هذا القول من أقوال أهل السنة أم

نأجاب: (ليست هذه الأقوال من أقوال أهل السنة. أهل السنة يقولون: الإيمان هو نول باللسان، وقول بالقلب، وعمل بالجوارح، وعمل بالقلب.

ومن أقوالهم: الإيمان قول وعمل.

ومن أقوالهم: الإيمان قول وعمل ونية، فالإيان لا بدأن يكون جذه الأمور الأربعة: (أ) قول اللسان: وهو النطق باللسان. (ب) قول القلب: وهو الإقرار والتصديق. (ج) عمل القلب: وهو النية والإخلاص. (د)عمل الجوارح. فالعمل جزء من أجزاء الإيمان الأربعة، فلا يقال: العمل شرط كمال، أو أنه لازم له، فإن هذه أقوال

<sup>(</sup>١) من شرح الشيخ حفظه الله على "شرح السنة" للبرجاري، بمسجد الأمير متعب بن عبد العزيز، بتاريخ: -18TV/1/18



المرجثة، ولا نعلم لأهل السنة قولا بأن العمل شرط كمال.

وكذا قول من قال: (لا كفر إلا باعتقاد) فهذا قول المرجئة. ومن أقو الهم: (الأعمال والأقوال دليلٌ على ما في القلب من الاعتقاد) وهذا باطل، بل نفس القول الكفري كفر، ونفس العمل الكفرى كفر، كما مر في قول الله تعالى: ﴿ قُلْ أَبَّاللَّهِ وَ البَّنِّهِ ، وَرَسُولِهِ - كُنتُمْ تَسْتَرْرُونَ ﴿ لَا تَعْقَدِرُوا قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمْسِكُمْ ﴿ أَي: جِدْه المقالة)(").

(٢) وسئل حفظه الله عن حكم عن ترك العمل الظاهر.

فأجاب: (لا بد من العمل كما سبق؛ لأن من أقر بالشهادتين فلا بد أن يعمل؛ لأن النصوص التي فيها الأمر بالنطق بالشهادتين، وأن من نطق بالشهادتين فهو مؤمن، مقبّدة بقيود لا يمكن معها ترك العمل، وقد ثبت في الحديث الصحيح عنه ﷺ أنه قال: امَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ خَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ دَخَلَ الجَنَّةَ (")، وقوله: اخَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ الله ينفي الشرك؛ لأن الإخلاص ينافي الشرك، ومن ترك العمل فهو مشرك؛ لأنه عامِدٌ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ١٦، ٦٥

<sup>(</sup>٢) شم يط: أسئلة وأجوبة في الإبيان والكفر.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٩٩) من حديث أبي هرير عنه ، ولفظه: " أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْفِيَامَةِ مَنْ قَالَ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ خَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ أَوْ نَفْسِهِ". وروى مسلم (٣٨٥) من حديث عمر ﴿ك: " إِذَا قَالَ المُؤَذُّنُّ اللَّهُ أَكْثِرُ اللهُ أَكْثِرُ نَفَالَ أَحَدُكُمُ اللهُ أَكْثِرٌ" وفي آخره: " قَالَ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ مِنْ قَلْبِهِ دَحَلَ الجُنَّةُ" وليس فيه: "خالصا". ونبه الألبان على على أنها ليست في مسلم ولا في غيره. انظر: إرواه الغليل (١/ ٢٥٨) رقم

للشيطان؛ ولأنه معرض عن دين الله، ومن أحرض عن دين الله كفّر. وكذلك جاء في الأحاديث: دَمَنْ قَالَ لَا إِلَّهَ إِلَّه اللهُ عُمُلِصًاه (()، وفي بعضها: دَصَادِقًا مِن قَلْبِه (()، وفي بعضها: دُمَنَيِّقَنَا يَهَا قَلْبُهُ (()، وفي بعضها: وَتَقَفَّرَ بِمَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللهُ ) (().

فهذه النصوص التي فيها أن من نطق بالشهادتين فهو مؤوم، مقيدة بهذه القيود التي لا يمكن معها ترك العمل، فلا بد أن يكفر بها يعبد من دون الله، ومن لم يعمل فإنه مغرض عن دين الله، وهذا نوع من أنواع الردة، فعن لم يعمل مطلقا وأهرض عن الدين لا يتعلمه ولا يعبد الله فهذا من نواقض الإسلام، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كُفُرُوا عَمّا أَخْذِرُوا مُمْرِضُونَ﴾ \*\*\* فكلا بد أن يعمل، فإذا قال: لا إله إلا الله مستيقنا بها قلبه، وقالها عن إخلاص، وفي بعضها: ومُمُوّ غَيْرَ شَالُة \" فلابد أن يعمل، ولا يمكن أن يتكلم بكلمة

 <sup>(</sup>١) رواه البزار من حديث أي سعيد، وصححه الألباني في صحيح الجامع ١٤٣٣. ورواه أحمد (٨٠٥٦) من
 حديث أن هر برة، بلفظ: "وَمَنْقَاعَتِي فَيْنَ شَهِدَ أَنْ لا إِنَّهَ أَقِلْ عَلَيْمُ اللَّمْ فَقَلِمَ اللَّمْ عَلَيْمَ اللَّهِ عَلَيْمَ الللَّهِ عَلَيْمَ اللَّهِ عَلَيْمَ الللّهِ عَلَيْمَ اللّهِ عَلَيْمَ اللّهِ عَلَيْمَ اللّهِ عَلَيْمِ عَلَيْمَ اللّهِ عَلَيْمَ اللّهِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ اللّهِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ اللّهُ عَلَيْمَ اللّهُ عَلَيْمَ اللّهُ عَلَيْمَ اللّهِ عَلَيْمَ اللّهُ عَلَيْمَ اللّهِ عَلَيْمَ اللّهِ عَلَيْمَ اللّهُ عَلَيْمَ اللّهُ عَلَيْمَ اللّهِ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَل عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمِ

حديث أبي هريرة ، يلقظ: " وشقاطتي فين شهد أن لا إله إلا أنه عليصًا بنصليق فلب يسسانه وليسانه فلب. وصمحه الأرنؤوط في تحقيق المستند.

<sup>(</sup>٢) رود أحد (٢٥٠٦) من حديث معاذ ختت ، ولنطف: "مَنْ تَاكَ وَمُوَيَّفُهُمُّ أَنْ لَا إِلَّا إِلَّا الْمُ وَأَنْ وَشَرِلُ اللهِّ عَادِقًا بِنَ قَلْهِ وَعَلَى أَجُثَّ وصححه شعب الأرتورط في تحقيق المسند، والألبان في السلسة الصححة وقد 177

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٣١) ومبق بتيامه ص ٤٤

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (۲۳).

<sup>(</sup>٥) سورة الأحقاف، آية: ٣

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٣١) من حديث أبي هريرة خت ، ولفظه: " أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَةَ إِلَّا اللَّهُ وَأَلَّى رَسُولُ الله "

47

التوحيد عن صدق وإخلاص ولا يصلي أبداً وهو قادر؛ لأنه إذا ترك الصلاة دل على عدم إخلاصه، ودل على عدم صدقه، ودل على أن قلبه ليس مستيقنا بها، ولو كان قلبه مستيقنا بها، وكان عنده يقين وإخلاص وصدق لا بد أن يعمل، فإن لم يعمل دل على عدم إيهانه، وعدم يقينه، وعدم إخلاصه، وعدم صدقه، ودل على ريبه وشكه، وهذا واضع من النصوص()".

## ٤٧- الشيخ عبد العزيز بن عبد الله أل الشيخ (الفتي العام) حفظه الله :

(١) شارك حفظه الله في التحذير من كتاب: "حقيقة الإبران بين غلو الخوارج وتغريط المرجنة"، وقد تبنى موقفه القول بإسلام تارك عمل الجوارج بالكلية، وأنه تحت المشيئة، ونسب ذلك إلى جمهور أهل السنة، وجاه في فتوى اللجنة -برناسة الشيخ حفظه الله-: (أن هذا الكتاب ينصر مذهب المرجنة الذين يخرجون العمل عن مسمى الإيبان وحقيقته، وأنه عندهم شرط كيال، وأن المؤلف قد عزز هذا المذهب الباطل بتقول عن أهل العلم تصرف فيها بالبتر والتغريق وتجزئة الكلام وتوظيف الكلام في غير

 (٢) شارك حفظه الله في التحذير من كتابي: "التحذير من فننة التكفير" و"صبحة نذير" وقد تبنى مؤلفها أن العمل ليس شرط صحة في الإيهان، ونسب ذلك إلى أهل

لا يَلْقَى اللهُ بِهَا عَبْدُ غَيْرَ شَاكُ فِيهِمَا إِلَّا دَخَلَ الْجُنَّةُ".

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية، السؤال السابع عشر، من موقع الشيخ على الإنترنت.

 <sup>(</sup>٢) انظر نص تحذير اللجنة الدائمة في الملحق رقم ٣

السنة، وجاء في فتوى اللجنة برئاسة الشيخ عبد العزيز حفظه الله: (بناء مؤلفه على مذهب المرجنة البدعي المشال الدفين يحصرون الكفر بكفر الجحود والتكذيب والاستحلال القلي...)^^.

(٣) شارك حفظه الله في فتوى مفصلة في التحذير من الإرجاء، جاء فيها: (هذه المقالة المذكورة هي مقالة المرجئة الذين يخرجون الأعيال عن مسمى الإيبان ويقولون: هو التصديق بالقلب، أو التصديق بالقلب والنطق باللسان، وأما الأعيال فإنها عندهم شرط كال فيه فقط وليست من ...).

وجاء فيها إيضا: (وأما ما جاء في الحديث: أن قوما يدخلون الجنة لم يعملوا خيرا قط، فليس هو عاما لكل من ترك العمل وهو يقدر عليه، وإنها هو خاص بأولئك لعفر منعهم من العمل، أو لغير ذلك من الماني التي تلاتم النصوص المحكمة وما أجمع عليه السلف الصالح في هذا الباب) (").

(٤) قرظ الشيخ حفظه الله كتاب "دره الفتة عن أهل السنة" للشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد حفظه الله، وعاجاه في التقريظ: (وقد بين المؤلف جزاه الله عبرا أن الله هدى جماعة المسلمين أهل السنة والجهاعة إلى الحق والوسطية في ذلك، حيث بنوا إليائهم عمل خسة أركان مستقاة من الكتاب والسنة، وهو الحق الذي لا يجوز العدول عنه، ولا يجوز فيه الحلاف).

 <sup>(</sup>١) انظر نص تحذير اللجنة الدائمة من هذين الكتابين في الملحق رقم ٤

<sup>(</sup>٢) انظر نص فتوى اللجنة الدائمة في اللحق رقم ٥



(ه) سئل الشيخ حفظه الله في برنامج: "نور على الدرب": هناك من يقول بأن المعلل شرط كيال في الإيبان، وأن من ترك الصلاة أو الزكاة أو الحج، وغير ذلك من الأعمال لا يكفر الكفر المخرج من الملة. فكان من جوابه حفظه الله: (هذا قول المرجنة) (هذا قول المرجنة الضالة) (العمل شرط صحة في الإيبان وهو من الإيبان).

وقد ظهر انفعال الشيخ وشدته في إنكار هذا القول، وحذر من اتباع هذه الأهواه'').

(٦) وسئل حفظه الله: (انتشر في الأونة الأخيرة مقال عبر شبكة الإنترنت، يقرر فيه
 صاحبه أن العمل شرط لكيال الإيهان، فها نصيحتكم حفظكم الله؟

فأجاب: (هذه كلها أكاذيب، العمل جزء من الإيهان، لا انفكاك بين العمل وبين الإيهان، وسئل حفظه الله: (هل من يقول بأن تارك جنس العمل مؤمن ناقص الإيهان يسمى مرجنا؟

فأجاب: (يا إخواق الأعمال جزء من الإيمان، لا انفصاء بين العمل والإيمان، الإيمان والأعمال شيء واحد، فالذي يترك الأعمال هو تارك للإيمان، ومن يزعم أنه مؤمن وهو لا يؤدي عمله، لا يصلي، لا يزكي، لا يصوم، لا مجمح، لا يؤدي واجباً، ولا بيتمدُّ عن عرم، ولا يلتزم واجباً، أبن هذا الإيمان؟

<sup>(</sup>١) استمعت إليه بتاريخ ٢٤/ ١٠/ ٢٠/ هـ، وكان السؤال واردا إلى البرنامج من مستمعة من لبيبا.

الإيهان والعمل شيء واحد، ولا انفصام للعمل عن الإيهان، بل الأعمال جزء من الإيهان. والله ما ذكر الإيهان إلا مقرونا بالعمل الصالح)(١٠)

### ٤٨- الشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد، حفظه الله :

قال في كتاب: "دره القنة عن أهل السنة": (وإياك ثم إياك - أيها المسلم - أن تغتر بها فاه به بعض الناس من التهوين بواحد من هذه الأسس الحسة لحقيقة الإيان، لا سيا ما نالغفره عن الجهمية وغلاة المرجمة من أن العمل كيالي في حقيقة الإيهان ليس ركنا فيه، وهذا إعراض عن المحكم من كتاب الله تعالى في نحو ستين موضعا، مثل قول الله تعالى: ﴿وَكُورُوزُ أَنْ يِلْكُمُ أَلْجَبُهُ أُورِيُتُمُوعًا بِمَا كُمُشُرُ تَعْتَلُونَ ﴾ "، ونحوها في السنة كشيم، وخرق الإجماع الصحابة ومن تبعهم بإحسان)".

والأسس الخمسة المشار إليها هي أن الإيهان: اعتقاد بالجنان، وقول باللسان، وعمل بالأركان، يزيد بالطاعة، وينقص بالمصية.

وشارك الشيخ حفظه الله مع اللجنة الدائمة في التحذير من الكتب الداهية إلى الإرجاء، والزاعمة بأن العمل شرط كهال، وأن تاركه بالكلية مسلم<sup>())</sup>.

(١) من أسئلة أجاب عليها الشيخ حفظه الله بعد عاضرة الشيخ راشد الزهراني في مسجد الأمير تركي بن
 عبد الله الحمدة ٢/١٤٢٦/٤/ هـ

\_

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، آية: ٤٣

<sup>(</sup>٣) دره الفتنة عن أهل السنة، ص (٣٤).

<sup>(</sup>٤) انظر الملاحق.

#### ٤٩- الشيخ صالح بن عبد العزيز أل الشيخ، حفظه الله:

وكلامه مستفيض في بيان هذه المسألة، فمن ذلك:

(١) قال في شرح "لمة الاعتقاد": (كذلك يبني أن يُعلم أن قولنا "العمل داخل في مسمّى الإيان وركن فيه لا يقوم الإيان إلا به". نمني به جنس العمل، ولبس أقراد العمل، النافراد العمل، النافراد العمل، النافراد العمل، النافران العمل، ينتي بقا أقول العمل ينتي إذا أتي بالشهادتين وقال أقول يُستى مومنا، ولا يصبغ منه إيان إذا ترك كل العمل، يمني إذا أتي بالشهادتين وقال أقول ذلك أكون مومنا، فالجواب: أن هذا لبس بمومن؛ لأنه ترك حنس العمل مسقط لأصل الإيهان، بعني ترك جنس العمل مسقط لأصل الإيهان، فلا يوجد مؤمن عند أهل السنة والجياعة يصمة إياته إلا ولا بدأن يكون معه مع الشهادتين جنس العمل الصاباب، يمني جنس الامثال للاوامر والاجتناب للوامي.

كذلك الإيمان مرتبة من مراتب الدين، والإسلام والإسمام علاتبة، يمني أن الإيمان ترجع إليه المقاتد -أعمال القلوب-، وأشا الإسلام فهو ما ظهر من أعال الجوارع، فليُعلم أنه لا يصحح إسلام عبد إلا ببعض إيمان يصحح إسلام، كما أنه لا يصح إيمانه إلا ببعض إسلام يصحح إيمانه، فلا يُتصور مسلم لبس بمؤس البتة، ولا مؤمن لبس بمسلم البتة.

وقول أهل السنة: "إنَّ كل مؤمن مسلم، وليس كل مسلم مؤمنا" لا يعنون به أن المسلم لا يكون معه شيء من الإيهان أصلا، بإر لابد أن يكون معه مطلق الإيهان الذي به يصح إسلام، كما أن المؤمن لابد أن يكون معه مطلق الإسلام المذي به يصح إيهانه، ونعتي بمطلق الإسلام جنس العمل، فيهذا يتغق ما ذكروه في تعريف الإيمان وما أصّلوه من أن كل مؤمن مسلم دون العكس) <sup>(١)</sup>.

(۲) وسئل حفظه الله ما نصه: (هل تارك العمل بالكلية مسلم؛ تارك الأركان وتارك غيرها من الواجبات والمستحبات والأعمال الظاهرة بالجواوح؟

فاجاب: إن العمل عند أهل السنة والجياعة داخل في مسمى الإيهان؛ يعني أنّ الإيهان يقع على أشياء مجتمعة وهي الاعتقاد والقول والعمل، ولذلك من قرك جنس العمل فهو كافر؛ لأنه لا يصمح إسلام ولا إيهان إلا بالإتبان بالعمل.

س: هل يُتصور وجود مطلق الانقياد في القلب ولا يظهر له أثر على الجوارح؟ والجواب: أن هذا فرع المسألة التي قبلها، فإن الانقياد في أصله عقيدة واجب وهو من عمل القلب، ولا يصح الإبيان حتى يكون الانتياد ظاهرا على الجوارح؛ يعني حتى يعمل)<sup>77</sup>.

(٣) وقال أيضا: (الفرق ما بين مذهب أهل السنة والجياعة وما بين مذهب الخوارج والمعتزلة أنّ أولئك جعلوا ترك أي عمل واجب أو فعل أي عمل محرّم فإنه ينتفي عنه اسم الإبيان، وأهل السنة قالوا: العمل ركن وجزء من الماهية؛ لكن هذا العمل أبعاض

 <sup>(</sup>١) شرح لمة الاعتقاد، الشريط الثاني، الوجه الثاني، وانظر: شرح الشيخ حفظه على الطحاوية، الشريط وقم
 ١٠ الوجه الأول.

 <sup>(</sup>٢) شرح الطحاوية، الشريط السادس.

<u>س</u>

ويتفارت وأجزاء، إذا فات بعضه أو ذهب جزء منه فإنه لا يذهب كله. فيكون المراد من الاشتراط: جنس العمل؛ يعني أن يوجد منه عمل صالح ظاهرا بأركانه وجوارحه، يدل على أن تصديقه الباطن وعمل القلب الباطن، على أنه استسلم به ظاهرا، وهذا متصل بمسألة الإيمان والإسلام، فإنه لا يتصور بوجود إسلام ظاهر بلا إيمان، كما أنه لا يتصور وجود إيمان باطن باطن بلا نوع استسلام فه جل وعلا للاتقياد له بنوع طاعة ظاهرا) (10.

(٤) وقال حفظه الله: (المقصود من هذا تحرير أصل المسألة، وهو أن الكفر عند أهل
 السنة والحراعة بكه ن:

- بالاعتقاد: إما بخلو القلب مما اعتقده من الإيمان، أو باعتقاد شيء يناقضه، بناقض أصل الابران.

- عمل: بخلوه من العمل أصلا، لم يعمل خيرا قط، فاته جنس العمل، لم يعمل، وإنها اكتفى بالشهادة قو لا واعتقادا، ولم يعمل جنس العمل، فهذا يسلب عنه، أو عمل عملا مضادا لأصل الإيمان.

- وكذلك القول: قال، أو ترك القول.

هذه مسألة لا شك أنها مهمة، والأثمة كشيخ الإسلام ابن تبعية وابن القيم أوضحوا ذلك وبينوه، وفي كلام أثمة الدعوة: الشيخ محمد بن عبد الوهاب الله وتلامذته وأبناك في ذلك ما يشفي ويكفي؛ لأنهم عاشروا المسألة وعاصروها مدة طويلة

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية، الشريط رقم ٣٠ الوجه الأول.

من الزمن، أكثر من مائة سنة، هذه المسألة تدور معهم فحرروها تحريرا بالغا، والله أعلم)(١٠).

# ٥٠ - الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن آل سعد، حفظه الله :

قال في نقريظه لكتاب: "رفع اللائمة عن فتوى اللجنة الدائمة"! (أما بعد فقد الطعت على كتاب الشيخ عمد بن سالم الدوسري، وفقه الله تصالى، وهو: رفع اللائمة عن فتوى اللجنة الدائمة، وقد تحدث في هذا الكتاب عن عدة مسائل وأهمها: ١- أن المصل لابد منه في الإيمان ولا يصح إلا به). إلى أن قال: (فأما المسألة الأولى، وهي كون الممل لابد منه في الإيمان، وأن الإيمان لا يصح إلا به، فقد دل على هذا الكتاب الكريم، والسنة النبوية وإجماع المسلف.

فأما الكتاب والسنة فقد تنوعت الأدلة التي تدل على ذلك، ويمكن تصنيفها إلى أربعة أنواع:

النوع الأول: ما جاء في الكتاب والسنة من إطلاق الإيمان على العمل عما يدل دلالة واضحة على أن العمل جزء رئيس في الإيمان وأنه لا يصح بدونه...

النوع الثاني: من الأدلة ما جاء في آيات كثيرة جدا من الجمع بين الإبيان وعمل الصالحات، وهذا يدل على أن عمل الصالحات لا يتفك عن الإبيان، ولا يصح الإبيان يدون ذلك...

 (١) شريط: أستلة في الإيبان والكفر، وسيأتي نقل كلام مهم له، ص ٣٣٣ من هذا البحث. وسيق نقل كلام عدد من أنمة الدعوة رحهم الله، بها يؤكد كلام الشيخ حفظه الله.

النوع الثالث: من الأدلة التي جاه فيها تقرير أنه لا أخوة في الدين إلا بالتوبة من الشرك وإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وأنه لا نجاة من عذاب الله تعالى و لا دخول إلى الجنة إلا بالعمار...

النوع الرابع: من الأدلة ما جاء في الكتاب والسنة من تكفير من لم يأت بالعمل مطلقا، وهو المسمى بجنس العمل، وهذا سبأتي إن شاء الله تعالى الكلام عنه (١٠).

# ٥١ - عند من المُشايخ والمختصين:

ومن هؤلاء من تناول مسألة العمل وصلته بالإبيان، في مباحث مطولة، ومنهم من شارك بالتقريظ والانتصار لقول أهل السنة.

#### ومن هؤلاء:

١ - الشيخ د. سفر بن عبد الرحن الحوالي، في كتابه: "ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي"".

 الشيخ د. عبد الله بن محمد الفرني، في كتابه: "ضوابط التكفير عند أهل السنة والجاعة""، وفي تقريظه لكتاب: "التيان لعلاقة العمل بمسمى الإيمان".

<sup>(</sup>١) تقريظ الشيخ عبد الله السعد على رفع اللائمة، ص (١٧ - ١٠).

 <sup>(</sup>۲) انظر: ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي (۲/ ۱۲۵ - ۷۷۷). رسالة دكتوراة مجازة من جامعة أم اللفرى
 بمكة الكرمة، بإشراف الأستاذ محمد قطب.

<sup>(</sup>٣) انظر: ضوابط التكفير عند أهل السنة والجماعة، ص (١٩٧- ٢٠٠). رسالة ماجستير مجازة من جامعة أم القرى بمكة المكرمة، بإشراف الأسناذ الدكتور بركات عبد الفتاح دويفار.

- ٣- الشيخ د. عبد العزيز بن محمد بن علي العبد اللطيف، في كتابه: "نواقض الإيهان
  - القولية والعملية"(١).
- الشيخ د. محمد بن عبدالله بن علي الوهيبي، في كتاب: "نواقض الإبهان الاعتقادية" (").
- ٥- الشيخ د. عبد الله بن إبراهيم الزاحم، في تقريظه لكتاب: "التبيان لعلاقة العمل بمسمى الإيبان".
- ٦- الشيخ د. غالب بن علي العواجي، في تقريظه لكتاب: "التبيان لعلاقة العمل
   بمسمى الإيمان".
- الشيخ د. سعد بن ناصر الشئري، في كتابه: "حقيقة الإيهان وبدع الإرجاء في القديم والحديث"<sup>(٣)</sup>.
- ٨- الشيخ د. عصام بن عبدالله السناني، في كتابه: "أقوال ذوي العرفان في أن أعيال
   الجوارح داخلة في مسمى الإبيان".
- (١) انظر: نواقض الإبيان القولية والعملية، ص (٢٧، ٣٤٤- ٣٥٧). رسالة دكتوراة مجازة من جامعة الإمام عمد بن سعود الإسلامية، بإشراف الشيخ سالم بن عبدالله الدخيل فلاه.
- (۲) انظر: نواقض الإيبان الاحتفادية (۱۳۲/۳) ۱۳۳۸، رسالة دكتوراة جازة من جامعة الإمام عمد بن
  سمود الإسلامية، بإشراف الشيخ الدكتور عبد الرحن بن صالح المحمود.
- (٣) وهي في الأصل عـاضرة نافعة ألقاهـا الـشيخ حفظه الله في الجـامع الكبير بالرياض في ١٤٢٢/٦/٥ وعلق عليها سياحة المفتي العام الشيخ عبد العزيز بن عبد الله آل الشيخ حفظه الله.

 ٩- الأخ عادل بن محمد بن علي الشيخاني، في كتابه: "قواعد في بيان حقيقة الإيهان عند أهل السنة والجماعة"(١).

 ١٠ - الأخ محمد بن سعيد بن عبدالله الكثيري، في كتابه: "براءة أهل الحديث والسنة من بدعة المرجنة "<sup>(1)</sup>.



(١) رسالة علمية مقدمة للجامعة البمنية، بإشراف الشيخ الدكتور على بن محمد بن مقبول الأهدل.

 <sup>(</sup>٢) رسالة ماجستير عازة من جامعة أم درمان الإسلامية، وقدم لها فضيلة الشيخ الدكتور عبد الرحمن بمن
 صالم المحمود، وقد اطلعت عليها بعد قراغي من البحث، فلم ألكن من الإفادة منها إلا شيئا يسيرا.

# البِّنَّالُئِبَّالِئِبَالِيَّةِ كشف شبهات المعاصرين

الْفَطِّيلُ ﴾ لَأَوْلَ: الجواب عن أدلة المخالفين النقلية

الفَصَيِّلُ الثَّالِيِّنِ: كشف الشبهات العقلبة

إلْفَضِّرَانُ اللَّهِ الرِّن عنه عند الله عند المخالف من كلام أهل العلم



من خلال اطلاعي على جلّ ما ألف في هذه الماللة، ومتابعتي للعديد من المقالات والردود التي كتبت حوفها، تين في أن ما اعتمد عليه المخالفون في هذه المسألة لا يخرج عن ثلاثة أمور:

الأول: بعض الأحاديث التي قد يفهم منها حصول النجاة في الأخرة لمن لم يعمل خيراً قط من أعمال الجوارح، كحديث الجهنمين، وحديث البطاقة، وأحاديث الشفاعة برجه عام، والكلام عليها هو مادة هذا الفصل.

الثاني، بعض الشبه العقلية التي يقصد منها التشكيك فيا ذهب إليه أهل السنة من تكثير تارك العمل الظاهر بالكلية، ونسبة المخالف للإرجاء، من نحو قول المخالف: كيف تُنسب مقولة: "العمل شرط كهال"إلى المرجنة، والمرجئة لا تقول بالكهال والنقصان، ومن نحو قولم، ما حد العمل المطلوب، ومتى يكفر تارك، بعد يوم؟ أو ساعة؟ أو أقل؟ ومن نحو قولمم، إن المراد بالعمل عند أهل السنة: عمل القلب، أو إن التلازم بين الظاهر والباطن إنها هو في الإيهان الكامل لا في أصل الإيهان، أو إن المراد بالظاهر: القول والعمل معا، إلى غير ذلك عما يأتي بيانه في القصل التالي.

الثالث : نقو لات عن أهل العلم، ظن المخالف أنها تعارض ما حكينا، عن أهل السنة، وعمل الكلام عليها في الفصل الأخير من هذا الكتاب إن شداه الله، وهذا أوان الشروع في المقسمود، وهو الإجابة عها احتج به المخالف من الأدلة النقلية.



# الفطيل الأؤل

## الجواب عزأدلة المخالفين النقلية

يه سنه مباحث.

١. الجواب المجمل.

٢. الجواب عن استدلالهم بحديث البطاقة،

٣. الجواب عن استدلالهم بحديث الم يعملوا خيرا قط؟.

الجواب عن استدلاهم بحديث الم يعمل خيرا قط إلا التوحيد».

٥. الجواب عن استدلالهم بحديث ايدرس الإسلام.

الجواب عن استدلالهم بحديث معاذ حين بعث إلى اليمن.



#### المبحث الأول: الجواب المجمل

وهو من وجهين:

### الوجه الأول:

قد تقرر في عله أن العصمة والنجاة في اتباع الكتاب والسنة بفهم السلف العسالح، وهذه إحدى الحقائق البينة الواضحة التي لا أواني عتاجا إلى الاستدلال لها أو التأكيد. علمها.

ومن سبر أحوال الفرق المخالفة، وتأمل طرق استدلالهم، وتجمل شبهانهم، علم أنهم أنوا من هذا الباب، وهو استدلالهم بأدلة من القرآن والسنة، فهموهما على غير وجههما، وحلوها على غير المراد منها، وذلك حين واموا فهمها بعيدا عن فهم السلف الصالح لها.

وله لذاكان لزاما على من يستشهد بهذه الأحاديث العظيمة، لا سيها في مسائل الاعتقاد، أن ينظر إلى فهم أصحاب النبي ﷺ لها، وفهم التابعين لهم بإحسان، من أهل الغرون المفضلة.

ولا ينقفي عجبي حين أرى أناسا يدعون إلى التمسك بمنهج السلف العمالح، وفهمهم، وطريقتهم، ثم هم يستدلون بأدلة لم يسبقهم إلى الاستدلال بها صحابي أو تابعي، مم خالفتها للمتقول عن الصحابة والتابعين!

وأوضح مثال على ذلك مسألة تارك الصلاة، فقد انقسم الناس فيها إلى فريقين:

فريق تحسك بالنصوص المصرحة بكفر تارك الصلاة، التي يعضدها فهم أصحاب التي عليه وفهم جهور السلف وأصحاب الحديث - كما يقول شيخ الإسلام -. وفريق تمسك بأدلة عامة أو خارجة عن محل النزاع، لم يسبق أن استدل بهما صحابي

\_الباب الرابع: الفصل الأول \_\_\_\_

أو تابعي على المعنى المراد إثباته.

ويزداد العجب حين يكون "السبق" إلى هذا الاستدلال سببا للفرح والشعور بالنعمة!

ونحن لا ننكر أن يفتح الله على أحد بشيء من الفهم والاستنباط لم يُسبق إليه، لكن لا اعتداد بفهم تجالف فهم أولئك. فقف حيث وقف القوم.

و بعبارة واضحة نقول: مَنْ من الصحابة أو التابعين فهم من حديث "البطاقة" أو أحاديث "الشفاعة" الحكم بإسلام تارك الصلاة؟!

ومن من هؤلاء، فهم من هذه الأحاديث نجاة تارك عمل الجوارح بالكلية؟!

وهي أحاديث جاءت عن طريقهم.. هم حملتها، وأوعيتها، وهم أولى الناس يفهمها ومعرفة المراد منها.

إن كون هذه الأحاديث لم يتمرض لها أصحاب النبي على بالشاقشة، ولم تشكّل عندهم صورةً من صور التمارض مع النصوص الحاكمة بكفر تارك الصلاة، ولم يذهب اليها منهم ذاهب، إن ذلك يعني أن القرم فهموها فها آخر، مغايرا لفهم من أراد تقديمها على تلك النصوص الصريحة.

وحين يُجيع السلف على أن الإيمان قول وعمل، وأنه لا ينفع قول بلا عمل، أو على أن الإيمان إقرار ومعرفة وعمل بالجوارح، وأنه لا يجزئ الإقرار والمعرفة من غير عمل

#### الجوارح.

ألا يعني ذلك أنهم لم يفهموا من هذه النصوص، ما يفهمه منها المخالف الأن؟

ألا يعني أن من حاول الاستدلال بها الآن- مع كونه خارجا عن إجماعهم- أنه لا يلتزم بقاعدة: الكتاب والسنة بفهم السلف الصالح؟

وفي هذا المقام، أنقل كلمة رائعة سطوها الشيخ الدكتور عبد الله بن محمد القرني حفظه الله في مقدمة كتابه "ضوابط التكفير" حيث قال:

## (ومن هذه القواعد:

١- الوقوف مع إجماع السلف، وعدم تجاوزه أو قبول الخلاف فيه بأي حاله لان مخالفة إجماعهم يتنفي بالضرورة تخطتهم، وهمم إنها أجمعوا على الأصول التي أجمعوا عليها بناء على نصوص كثيرة، فلا يمكن أن يكون إجماعهم خطأ، بل إن من بخالفهم لا بد أن يكون هو الذي أخطأ، وأحدث في الدين ما ليس مت.

فإذا كان أهل السنة قد أجموا مثلا على أن الإيان قول وعمل، فإن مقتفى ذلك عندهم أن الكفر قد يكون بالمعل، فلا يصح تقييد الكفر بمجرد الاعتقاد... كما أنه يلزم عن هذا الأصل تكفير التارك لجنس العمل، وأن النجاة من عذاب الكفار لا تكون إلا بالمحل، وقد نص العلماء على أن هذه هي حقيقة القرق بين أهل السنة والمرجمة في هذا الباب ثم يأتي من يقول: إن العمل كياتي للإيهان، وأن النجاة من عذاب الكفار محكنة بمجرد الإقرار، ولو لم يعمل أي عمل، ويدعي أن هذا هو مقتضى ذلالة النصوص، مع



أن علماء أهل السنة قد بينوا دلالة تلك النصوص بها يوافق الأصول التي اتفقوا عليها، فلم تشكل عليهم تلك النصوص فضلا عن أن يعارضوا بها الأصول المنفق عليها.

٢ - ضرورة أن يكون القول في أي مسألة مبنيا على النظر في جميع النصوص الواردة فيها، والنظر في مجموع تلك النصوص وفق القواعد المقررة في أصول الفقه، بحيث يتميز المطلق من المقيد، والعام من المخاص ونحو ذلك، مع الجزم بأن ما ذهب إليه السلف في فهم تلك النصوص والجمع بينها هو الحق.

فلا يصح مثلا الحكم بأن حديث الشفاعة الوارد في الجهنميين نصِّ في أن العمل كيالي للإيمان، لما ورد فيه من أنهم دخلوا الجنة مع أنهم لم يعملوا خيرا قط، مع أن السلف قد أجموا على أن العمل من الإيمان، وأنه شرط للنجاة من عقاب الكفار، ولم يُشكل هذا الحديث على ما ذهبوا إليه، بل فهموه بها يتقن مع ذلك الأصل.

ومثله حديث البطاقة، وتحوه من الأحاديث التي فيها البشارة بدخول الجنة أو تحريم النار عل من قال لا إله إلا الله، فإنها لم تُشكل على السلف، بل فهموها وفق النصوص الدالة على اشتراط العمل في الإيان وكونه وكنا فيه، وأن النجاة من التخليد في النار لا تكون بدونه) انتهى (<sup>17)</sup>.

<sup>(</sup>١) ضوابط التكفير عند أهل السنة والجماعة، ص (٩- ١١) الطبعة الثانية.

### الوجه الثاني:

أن عامة ما استدلوا به في هذه المسألة لا يخرج عن أربعة أقسام ينطبق عليها ما قاله الشيخ ابن عشمين عُلاه، وهو يناقش أدلة المانعين من تكفير تارك الصلاة:

(القسم الأول: ما لا دليل فيه أصلا للمسألة، مثل استدلال بعضهم بقول تعالى: ﴿إِنْ آلَهُ لاَ يَغْيِرُ أَن يُغْرَدُ بِعِد رَيْغَيرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ﴾ (\*) قبان معنى قول. : ﴿مَا دُونَ ذَلِكُ ﴾ ما هو أقل من ذلك، وليس معناه ما سوى ذلك... والكفر المخرج عن الملة من الذنب الذي لا يغفر وإن لم يكن شركا.

القسم الثاني: عام غصوص بالأحاديث الدالة على كفر تارك الصلاة، مثل قول ﷺ في حديث معاذ بن جيل: \* مَا مِنْ عَبْدِ يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا حَرَّمُهُ اللَّهِ عَلَى النَّارِهِ "".

الفسم الثالث: عام مقيد بها لا يمكن معه ترك الصلاة، مثل قوله ﷺ في حديث عتبان بن مالك: فَوْلِ اللهُّ حَرَّمَ عَلَ النَّالِ مَنْ قَالَ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللهُّ يَنْتَفِي بِلَذَلِكَ وَجُمَّ اللهُّ، رواه البخاري ومسلم".

وقوله ﷺ في حديث معاذ بن جبل: فمَّا مِنْ عَبْدِ يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنْ مُحَمَّدًا

<sup>(</sup>١) سورة النساء، أية: ٨

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۲). وهو عند البخاري (۱۲۸) وفيه: "صدقا من قلبه"، وسيذكره الشيخ في القسم الثالث.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه ص ٤٤

رَسُولُ اللهِ صِدَقًا مِن قَلْهِ إِلَّا حَرَّمَهُ اللهُ عَلَى النَّهِ الْأَعْنَى الإثبان بالشهادين بإخلاص القصد، وصدق القلب، يمنحه من ترك الصلاة؛ إذ ما من شخص يصدق في ذلك و يخلص إلا المسلاة ولا بد، فإن الصلاة عمود الإسلام، و عن الصلة بين العبد وربه، فإذا كان صادقا في ابتغاه رجه الله، فلا بد أن يفعل ما يوصله إلى ذلك، ويتجنب ما يحول بينه وبينه، وكذلك من شهد أن لا إله إلا الله وأن عمدا رسول الله صدقا من قليه فلابد أن يحمله ذلك الصدق على أداه الصلاة غلصا بها لله تعلى الما الصلاة غلصا بها لله

القسم الرابع: ما ورد مقيدا بحال يعذر فيها بترك الصلاة - وذكر الشيخ حديث حذيفة: ويدرس الإسلام - ثم قال: فإن هولاء الذين أنجتهم الكلمة من النار كانوا معذورين بترك شرائع الإسلام الأنهم لا يدرون عنها، فها قاموا به هو غاية ما يقدرون عليه، وحالهم تشبه حال من ماتوا قبل فرض الشرائع، أو قبل أن يتمكنوا من فعلها، كمن مات عقيب شهادته قبل أن يتمكن من فعل الشرائع، أو أسلم في دار الكفر قبل أن يتمكن من العلم بالشرائع، (").

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه ص ٤٤

<sup>(</sup>٢) الشرح المتع (٢/ ٣٠).

#### البحث الثانى: الجواب عن حديث البطاقة

ونصه: عن عند الله تبني عنوره فال: قال رَسُولُ الله ﷺ المُصَلَّحُ بِرُجُلِي مِنْ أَشْقِي بَوْمُ الفِيانَةِ عَلَى رُمُوسِ الْحَلَائِينِ بَنِشَتَمُ لَهُ يَسْمَةُ رَبِسُمُونَ سِجِلًا كُلُّ سِجِلًا كُلُّ السَّمِلُ مَنْ الْبَصْرِ ثُمَّ بِتُمُولُ الله عَلَى النَّهُمَ عَلَى النَّهُ اللهُ عَلَى الرَّهُمُ لَعَلُولُ لَا يَشُولُ اطْلَمَتُكُ تَسَيّعِ الْحَافِظُونَ ثُمَّ بَشُولُ اللّهَ عَلَىٰ النَّرَمَ فَتَحْرَجُ لَهُ بِطِلْقَةً فِيهَا الشَّهَدُ اللَّهِ اللهِ اللهُ وَاللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولُلْ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللل

قالوا: (وفي الحديث إشارة إلى أنه ليس معه من الصالحات غير شهادة التوحيد، هذا هو القطع لأنه لم يذكر شيء غيره. ومن قال: إن معه أعيال أخرى فعليه أن يتوب إلى الله إذ هو استدراك على رسول الله 震،..) الخ. (")

والجواب من وجوه:

 <sup>(</sup>١) رواه أحد والترمذي (٢٦٣٩) وابن ماجه (٤٣٠٠) واللفظ له، وصححه الألباني في صحيح سنن ابن
 ماجه.

<sup>(</sup>۲) خبيط الضوابط، ص (۲۹)، واثر الؤلف بأن هذه الشهادة كانت مقرونة بالصدق والإعلامي، وأنه ليس كل واحد من أمة عمد \$ يقعل به ذلك، قال: (وكل واحد منهم معه مثل هذه البطاقة، والنبي في حكى عن رجل من أت وليس عن كل أحد) انتهى. قلت: وإذا كان الأمر خاصا بيضا الرجل،
تكيف تهم الفراعد المنظرة عند أهل المنظمين بمثل هذه الحالة الحاصة!

أن يقال: صاحب البطاقة إما أن يكون قد أتى بالقول المجرد، من غير صدق وإخلاص ويقين. وهذا باطل؛ إذَّ هو خلاف الملوم بالاضطرار من دين الإسلام، كها قال ابن القيم ظِفر<sup>(1)</sup>.

وإما أن يكون أتى بالنطق مع الإخلاص والصدق واليقين. وحيننذ فيمتنع أن يترك الممل الظاهر كله، ومن الصلاة، لما تقرر عند أهل السنة من إثبات التلازم بين الظاهر والباطن، فيكون هذا الحديث داخلا في القسم الثالث الذي ذكره الشيخ ابن عثيمين 42: (عام مقيد بها لا يمكن معه ترك الصلاة).

## الوجه الثَّاني:

أن الجزم بأن هذا الرجل لم يأت بصلاة ولا زكاة ولا صيام ولا حج: لا يصح. وليس في الحديث ما يصرح بذلك، بل في ألفاظ الحديث ما يشعر بوجود العمل.

فقي رواية ابن ماجة السابقة: فيتُولُّ بَكَلِ إِنَّ لَكَ عِنْتَنَا حَسَنَاتِ وَإِنَّهُ لَا ظُلْمَ عَلَيْكَ الْبُرْمَ قَنْخَرُجُ لَهُ بِطَاقَةُ الحديث. فقوله تعالى: (إن لك عندنا حسنات، يشعر بوجود العمل، لكن لعظم جنايات الرجل وكثرة سجلاته-"تسعة وتسعون سجلاا- وضعف عمله، يتهيب أن يجيب ربه بنعم، حين يسأله: (ألك عذر أو حسنة، فيهاب الرجل فيقول: لا يا رب،

<sup>(</sup>١) انظر مدارج السالكين (١/ ٣٣٩).

والمُثِبُّ في الحديث هو وجود سجلات الذنوب، ولهذا كان من دقة شيخ الإسلام ابن تهمية ظلا تصريحه بأن الله غفر له بهذه البطاقة كبائر الذنوب.

قال ظِعْد: (فالمحو والتكفير يقع بها يتقبل من الأعيال، وأكثر الناس يقصرون في الحسنات، حتى في نفس صلاتهم، فالسعيد منهم من يكتب له نصفها وهم يفعلون السبئات كثيرا، فلهذا يُكفّر بها يقبل من الصلوات الحسس شيء، وبها يقبل من الجمعة شيء، وبا يقبل من صبام رمضان شيء آخر، وكذلك سائز الأعمال.

وليس كل حسنة تمحو كل سيئة، بل المحو يكون للصغائر تارة، ويكون للكبائر تارة باعتبار الموازنة.

والنرع الواحد من المعل قد يفعله الإنسان على وجه يكمل في إخلاصه وهبوديته لله فيفقر الله له به كباتر، كما في الترمذي وابن ماجه وغيرهما عن عبد الله بن عمرو بن المماص عن النبي على أنه قال: فيصاح برجل من أمني يوم القيامة على دؤوس الحلائق... ،) وذكر الحديث، ثم قال: (فهذه حال من قالما بإخلاص وصدق، كما قالها هذا الشخص، وإلا فأهل الكباتر الذين دخلوا النار كلهم كانوا يقولون: لا إله إلا الله، ولم يترجع قولهم على سيئاتهم، كها ترجع قول صاحب البطاقة) (١٠).

#### الوجه الثَّالث:

أنه ليس في الحديث ذكرٌ لإخلاص الرجل أو صدقه، فزعم المخالف أن صاحب

<sup>(</sup>١) منهاج السنة (١/ ٢١٨).

البطاقة معه عمل القلب من الصدق والإخلاص، استدراك على النبي 難، حسب تأصيله.

فإن قالوا: استفيد هذا القيد من النصوص الأخرى التي تقيد الانتفاع بالشهادة بوجود الإخلاص والصدق.

قبل فهم: واستغيد وجرد الصلاة من النصوص التي قضت بكفر تاركها، والنصوص التي أخبرت بكون النار لا تأكل مواضع السجود، والنصوص التي دلت عل أنه لا يبقى- بعد هلاك الكفار واليهود والنصارى - إلا من كان «يسجد لله» إخلاصا أو نفاقا.

بل استفيد وجود الصلاة من هذا القيد الذي أثبتموه: "الإخلاص والصدق" كيا سبق عن الشيخ ابن عثيمين خِلام في قوله: (فتقييد الإتيان بالشهادتين براخلاص القصد وصدق القلب يمنعه من ترك الصلاة).

#### الوجه الرابع:

أن المخالف مقر بأنه ليس كل أحد من أمة محمد يُّفعل به كذلك.

وقوله هذا حق، فإن كل مسلم معه هذه البطاقة، ولو كان هذا الحكم عاما للزم أن لا يدخل أحد من العصاة النار!! وهذا باطل قطما؛ فإن النصوص دلت على دخول أناس من أمة عمد 養難 النارة ثم يخرجون منها بالشفاعة أو بعد التهذيب والتنقية.

قال ابن القيم علا: (فإن الأعيال لا تتفاضل بصورها وعددها، وإنها تتفاضل

بتفاضل ما في القلوب. فتكون صورة العملين واحدة، وبينها في التفاضل كها بين السهاء والأرض. والرجلان يكون مقامهها في الصف واحدا، وبين صلاتيهها كها بين السهاء والأرض.

وتأمل حديث البطاقة التي توضع في كفة، ويقابلها تسعة وتسعون سجلا، كل سجل منها مد البصر، فتنقل البطاقة وتطيش السجلات، فلا يعذّب، ومعلوم أن كل موخد له مثل هذه البطاقة، وكثير منهم يدخل النار بنذوبه، ولكن السرَّ الذي تُقُل بطاقة ذلك الرجل، وطائست لأجله السجلات، أما لم يحصل لغيره من أرباب البطاقات، انفردت البطاقة بالنقل والرزاق) (١٠٠٠).

وإذن فكيف تُرد النصوص الصريحة في تغر تارك الصلاة، وكيف يدرد الإجماع السلفي المصرح بأنه لا بجزيء القول والتصديق إلا بالعمل، لأجل حالة خاصة لا عَدت لكل أحد !

#### الوجة الخامس:

أنه قد نقل عن جماعة من الصحابة القول بكفر تارك الصلاة، وحكي على ذلك إجماعهم -كيا سبق- دون أن يشكل عليهم هذا الحديث، أو يتأولوا النصوص لأجله.

#### الوجه الصادس:

أن هذا الحديث يمكن حمله على حالة خاصة، وقضية عين، لا يُردُّ هَا إجماعُ الصحابة

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (۱/۳۴۰).

14.

على أن الإيهان قول وعمل ونية وأنه لا يجزي. واحد من الثلاثة إلا بالآخر، وإجماعهم على أن تارك الصلاة كافر.

وبيان هذه الحالة الخاصة كما يلي:

أنه يمكن حمل هذا الحديث على رجل مسرف على نفسه، مفرّط في حق ربه، افترّف ما افترف من الآثام والأوزار، ثم قال: لا إله إلا الله، بصدق وإخلاص ويقين، دون أن يتوب من ذنوبه السابقة، ثم مات على ذلك.

وهذا هو تأويل شيخ الإسلام لحديث البطاقة، ويأتي لفظه.

وإنها قلتُ: دون أن يتوب من ذنوبه السابقة؛ لأنه لو تاب منها لبدلت حسنات، كما أخر الله تعالى في كتابه.

أما كلام شيخ الإسلام فتقله الشيخ سليهان بن عبد الله بن عمد بن عبد الوهاب... رحهم الله - في شرح حديث عتبان بن مالك، ونقله الشيخ عبد الرحمن بن حسن في فتح المجيد أيضا.

قال في "تيسير المنزيز الحميد" بعد ذكر الأحاديث في فضل الشهادتين: (وأحسن ما قبل في معناه، ما قاله شيخ الإسلام وغيره: إن هذه الأحاديث إنها هي فيمن قالها ومات عليها كما جاءت مقيدة، وقالها خالصا من قلبه مستيقنا بها قلبه، غير شاك فيها، بمصدق ويقين... وحيننذ فلا منافاة بين الأحاديث؛ فإنه إذا قالها بإخلاص ويقين تام لم يكن في هذه الحال مصرا على ذنب أصلا، فإن كيال إخلاصه ويقينه يوجب أن يكون الله أحب

إليه من كل شيء، فإذاً لا يبقى في قلبه إرادة لما حرم الله ولا كراهية لما أمر الله.

وهذا هو الذي يحرم من النار وإن كانت له ذنوب قبل ذلك؛ فإن هذا الإيبان وهذه التوبة، وهذا الإخلاص، وهذه المعبة، وهذا اليقين لا يتركون له ذنبا إلا يمحى كها بمحى الليل بالنهار.

فإذا قالها على وجه الكهال المانع من الشرك الأكبر والأصغر فهذا غير مصر على ذنب أصلا فيغفر له ويجرم على النار.

وإن قالها على وجه خلص به من الشرك الأكبر دون الأصغر، ولم يأت بعدها بها يناقض ذلك، فهذه الحسنة لا يقاومها شيء من السيئات، فيرجع بها ميزان الحسنات، كها في حديث البطاقة فيحرم على الشار، ولكن تنقص درجته في الجنة بقدر ذنويه. وهذا بخلاف من رجحت سيئاته على حسناته ومات مصرا على ذلك فإنه يستوجب الشار وإن قال لا إله إلا أنه وخلص بها من الشرك الأكبر، لكنه لم يعت على ذلك، بل أتى بعد ذلك بسيئات رجحت على حسنة توحيده، فإنه في حال قولها كان مخلصا لكنه أتى بنفنوب أوهنت ذلك التوحيد والإخلاص فاضعته، وقويت نار الذنوب حتى أحرقت ذلك.

بخلاف المخلص المستبقن فإن حسناته لا تكون إلا راجحة على سيئاته، ولا يكون مصرا على سيئة فإن مات على ذلك دخل الجنة...

والذين يدخلون النار ممن يقولها قد فاتهم أحد هذين الشرطين:

إما أنهم لم يقولوها بالصدق واليقين التامين المنافيين للسيئات أو لرجحان السيئات.

أو قالوها واكتسبوا بعد ذلك سيئات رجحت على حسناتهم، ثم ضعف لذلك صدقهم ويقينهم، ثم لم يقولوها بعد ذلك بصدق ويقين تام، لأن الذنوب قد أضعفت ذلك الصدق واليقين من قلوبهم، فقولها من مثل هؤلاء لا يقوى على محو السيئات، بل زجح سيئاتهم على حسناتهم. انتهى ملخصا، وقد ذكر معناه غيره كابن القيم وابن رجب والمنذري والقاضي عياض وغيرهم)(١).

وير د على هذا الوجه إشكال حاصله: أن الكبائر لا تمحى إلا بالتوبة، فكيف يقال: إنه لم يتب، وإنها قال الشهادة بصدق وإخلاص، فغفر الله له.

والجواب: أن من "الأعمال والحسنات"ما تغفر به الكبائر والصغائر، وإن لم تحصل التوبة من الكبائر.

وقد بين ذلك شيخ الإسلام علا بخمسة أوجه، ذكرها في كتابه الإيهان الأوسط(١٠). ومن كلامه عُلاد: (وسؤالهم على هذا الوجه أن يقولوا: الحسنات إنها تكفر الصغائرُ

فقط، فأما الكبائر فلا تغفر إلا بالتوبة، كما قد جاء في بعض الأحاديث: اما اجتنبت الكبائر ؛ فيجاب عن هذا بوجوه:

أحدها: أن هذا الشرط جاء في الفرائض، كالصلوات الخمس والجمعة وصيام

<sup>(</sup>١) تيسير العزيز الحميد ص (٨٧- ٩٠)، وانظر: فتح المجيد (١٣٧/١-١٤٣)، إرشاد طالب الهدى لما يبعد عن الردى، للشيخ عبد الرحمن بن حسن، ص (٢٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتاوي (٧/ ٤٨٩- ٤٩٤).

رمسضان، وذلسك أن الله تعسال يقسول: ﴿إِن تَجْنَيْهُواْ كَبَايْرُ مَا تُبْرُونَ عَنْهُ تُكَفِّرُ عَنَكُمْ سَيِّفَا يَكُونُهُ (١) فالفرائض مع ترك الكبائر مقتضية لتكفير السيئات.

وأما الأعمال الزائدة من التطوعات فلابد أن يكون لها ثواب آخر، فإن الله سبحانه يقول: ﴿فَمَن يَشَمَلْ بِنَقَالَ ذَرُةٍ خَبرُا يَرَهُ، ﴿ وَمَن يَشَمَلُ بِنْقَالَ ذَرُةٍ شُرًا يَرَهُ، ﴾ (").

الثاني؛ أن قد جاه التصريح في كثير من الأحاديث بأن المنفرة قد تكون مع الكبائر؛ كما في قول: «عُفِرَ لَهُ وَإِنْ كَانَ قَرَّ مِنَ الرَّحْفِ، ٣٠٠. وفي السنن: • أَنَيْنَا رَسُولَ الله 織息 صَاحِبِ لَنَا قَدْ أَوْجَبَ فَقَالَ أَعْتِفُوا عَنْهُ يُعِنْي اللهُ بِكُلُّ عَضْدٍ عَضْوًا مِنْهُ مِنْ النَّادِ ١٠٠٠. وفي الصحيحين في حديث أبي فر: • وَإِنْ زَنَا وَإِنْ شَرَقَ، ١٠٠٠.

الثالث: أن قوله الأهل بدر ونحوهم: "اعْمَلُوا مَا شِنْتُمْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ" (أَ إِنْ مُحل على الصغائر، أو على المغفرة مع التوبة، لم يكن فرق بينهم وبين غيرهم.

 <sup>(</sup>١) سورة النساه، آية: ٣١

<sup>(</sup>٢) سورة الزلزلة، آية: ٨،٧

 <sup>(</sup>٤) رواه أحمد بهذا اللفظ، ورواه أبو داود (٣٩١٤) وفيه: " في صَاحِبٍ لَنَا أَوْجَبٌ يَغْنِي النَّارَ بِالْقَشْلِ"
 وضعفه الألبان في إرواه الغليل (٧/ ٣٣٩) رقم ٣٠٠٤

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٥٨٢٧) ومسلم (٩٤).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٨٩٠) ومسلم (٢٤٩٤) من حديث علي علي خ

فكما لا يجوز حمل الحديث على الكفر؛ لما قد عُلم أن الكفر لا يغفر إلا بالتوبة، لا يجوز حمله على مجرد الصغائر الكفرة باجتناب الكبائر...) انتهى.

وما يؤكد ما قدمتُ من حمل الحديث على رجل لم يتب من ذنويه... الغ: قول شيخ الإسلام في هذا المبحث، بعد أن بين أن عقوبة الذنب تزول عن العبد بنحو عشرة أسباب، أحدها التوبة، والسبب الشاني: الاستغفار، قال: (وقد يقال على هذا الوجه: السنغفار هو مع التوبة، كما جاء في حديث: فمّا أَصَرَّ مَنْ اسْتَغْفَرُ وَإِنْ عَادَ فِي الْبُومِ مِثَةً عدره

وقد يقال: بل الاستغفار بدون التوبة عكن واقع، وبسطُ هذا له موضع آخر؛ فإن هذا الاستغفار إذا كان مع التوبة بما يحكم به، عام في كل تائب.

وإن لم يكن مع التربة، فيكون في حق بعض المستففرين الذين قد يحصل لهم عند الاستففار من الخشية والإنابة ما يمحو الذنوب كها في حديث البطاقة، بأن قول لا إله إلا الله تقلت بتلك السيئات، لما قالها بنوع من الصدق والإخلاص الذي يمحو السيئات، وكها غفر للبغي بسقي الكلب لما حصل في قلبها إذ ذاك من الإيهان، وأمثال ذلك كير) ".

 <sup>(</sup>١) رواه أبر داود (١٥١٤) والترمذي (٣٥٥٩) من حديث أبي يكر هذه لكن يلفظ: "سبعين مرة".
 والحديث حدته الحافظ ابن حجر في الفتح (١٩٢/١).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٧/ ٤٨٨)، وينظر: منهاج السنة (١/ ٢١٨) وما بعدها.

#### الوجه الصابع:

ما ذكره الشيخ صالح الفوزان حفظه الله جوابا لمن استدل بهذا الحديث على عدم نكفير تارك الصلاة، وأنه من غير المعقول أن شخصا يصلي وليس له حسنات.

قال الشيخ حفظه الله (... فهذا الحديث الشريف فيه أن التوحيد يكفر الله به الخطايا التي لا تقتضي الردة و الحزوج من الإسلام، أما الأعيال التي تقتضي الردة فإنها تشاقض كلمة التوحيد وتصبح لفظا بجردا لا معنى له...)(١)

وحاصل هذه الأوجه السبعة: أنه لا يخرج الجواب عن أمرين:

الأمو الأول: أن يقال: إنه رجل مصل، فلم يترك عمل الجوارح بالكلية، فخرج هذا الدليل عن عمل النزاع.

والأمر الثّاني: أن يقال: إنها حالة خاصة بمن قالها عند الموت بصدق وإخلاص، دون أن يتوب من ذنوبه، كما سبق.

قلت: الوجه المختار عندي في الجواب عن هذا الحديث أن صاحب البطاقة من أهل الصلاة، لكن لعله عن لم يحسن صلاته، فلم يذكرها في هذا المقام العظيم حياء من ربه. والذي يدل على أنه من أهل الصلاة أمور:

١ - التصريح بأن له حسنات.

٢- ما سبق من ضرورة فهم النصوص في ضوء ما أجمع عليه السلف، وعدم تجاوز

<sup>(</sup>١) المتتقى من فتاوى الشيخ الفوزان (٢/ ١٠).



٣ - ما تقرر عند أهل السنة من إثبات التلازم بين الظاهر والباطن، وأن إخلاص

القلب وصدقه واستلامه وانقياده، يستلزم انقياد الجوارح ولابد، فمن حصل له الإخلاص والصدق واليقين، لم يتصور تركه للصلاة.

إن النصوص دلت على أن ترك الصلاة كفر، وأن كلمة الشهادة لا نفع لها مع
 وجود الكفر، فلزم أنه من أهل الصلاة.

أما عدم احتجاجه بحسناته وأعياله، فلعله راجع إلى ضعفها وتفريطه فيها، مع هيبته لربه جل وعلا(١).



<sup>(</sup>١) وانظر ما سيأتي في الجواب عن الحديث التالي، الوجه السابع.

## المُبحث الثَّالث: الجواب عن حديث: و لم يعملوا خيرا قطء

ونصه: ما رواه مسلم في صحيحه قال: وحَدَّثَني سُوِّيدُ بْنُ سَعِيدِ قَالَ حَدَّثَني حَفْصُ بْنُ مَبْسَرَةَ عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ عَنْ عَطَاءِ بْنِ يَسَادِ عَنْ أَي سَعِيدِ الْخُدْدِيُ أَنَّ نَاسًا فِي زَمَن رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهُ عَلْ نَرَى رَبَّنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: فنَعَمْ قَالَ هَلْ تُضَارُونَ فِي رُؤْيَةِ الشَّمْسِ بِالطَّهِيرَةِ صَحْوًا لَيْسَ مَعَهَا سَحَابٌ وَهَلْ تُضَارُونَ فِي رُوْيَةِ الْقَمَرِ لَبُلُةَ الْبَدْرِ صَحْوًا لَيْسَ فِيهَا سَحَابٌ قَالُوا لَا يَا رَسُولَ اللَّهَ قَالَ مَا تُضَارُّونَ فِي رُوْيَةِ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَّا كُمَّا تُضَارُّونَ فِي رُوْيَةِ أَحدِمِمَا إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ أَذَّنَ مُؤَذَّذٌ لِيَتَّبِعُ كُلُّ أُمَّةٍ مَا كَانَتْ تَعْبُدُ فَلَا يَبْقَى أَحَدٌ كَانَ يَعْبُدُ غَيْرَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ مِنْ الْأَصْنَام وَالْأَنْصَابِ إِلَّا يَتَسَاقَطُونَ فِي النَّارِ حَنَّى إِذَا لَمْ يَبْنَى إِلَّا مَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهُ مِنْ بَرًّ وَفَاجِرٍ وَغُبِّرٍ أَهْلِ الْكِتَابِ فَيُدْعَى الْبَهُودُ فَيْقَالُ أَمُّمْ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ فَالُوا كُنَّا نَعْبُدُ عُزَيْرَ ابْنَ اللهَ قَيْقَالُ كَذَبْتُمْ مَا اتَّخَذَ اللهُ مِنْ صَاحِبَةِ وَلَا وَلَدِ فَهَاذَا تَبْغُونَ قَالُوا عَطِشْنَا يَا رَبَّنَا فَاسْقِنَا فَيُشَارُ إِلَيْهِمْ أَلَا تَرِدُونَ فَيُحْفَرُونَ إِلَى النَّارِ كَأَنَّهَا سَرَابٌ يَخطِهُ بَعْضُهَا بَعْضًا فَيْسَاقَطُونَ فِي النَّارِ ثُمَّ يُدْعَى النَّصَارَى فَيُقَالُ أَكُمْ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ قَالُوا كُنَّا تَعْبُدُ الْمُسِيحَ ابْنَ اللَّهُ فَيْقَالُ لَكُمْ كَذَبْتُمْ مَا اتَّخَذَ اللهُ مِنْ صَاحِبَةٍ وَلَا وَلَدِ فَيْقَالُ لَكُمْ مَاذَا تَبْغُونَ فَيَقُولُونَ عَطِشْنَا يَا رَبَّنَا فَاسْقِنَا قَالَ فَيُشَارُ إِلَيْهِمْ أَلَا تَرِدُونَ فَيُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ كَأَتُهَا سَرَابٌ بَحْطِمُ بَمْضُهَا بَعْضًا فَيَتَسَاقَطُونَ فِي النَّارِ حَتَّى إِذَا لَمْ يَبْقَ إِلَّا مَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهُ تَعَالَى مِنْ بَرٌّ وَفَاجِر أَنَاهُمْ رَبُّ الْعَالَينَ عَلَى فَ أَذْنَى صُورَةٍ مِنْ الَّتِي رَأُوهُ فِيهَا قَالَ فَهَا تَنْتَظِرُونَ تَثْبُعُ كُلُّ أُمَّةٍ مَا كَانَتْ تَعْبُدُ قَالُوا يَا رَبُّنَا فَارَفْنَا النَّاسَ فِي الدُّنْيَا أَفْقَرَ مَا كُنَّا إِلَيْهِمْ وَلَمْ نُصَاحِبْهُمْ فَيَقُولُ أَنَّا

البادارية المسلما الله والمسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم الله المسلم الله المسلم الله المسلم الله المسلم المسلم

الخالي والرُّقَابِ فَتَاجِ مُسَلَمَ وَعَقُولَى مُرْصَلَ وَمَكُمُ مِنْ أَحَدِ بِأَشَدُّ مُسَاتَدَة هُ فِي السَخْصَاء الحُقّ الْمُوسُونَ مِن النَّارِ فَوَ الْذِي تَضْيي بِيَدِهِ مَا يسَنَّمُ مِنْ أَحَدٍ بِأَشَدُّ مُسْتَدَة هُ فِي اسْتَخْصَاء الحُقّ مِنْ المُؤْمِنِينَ هُ يُمِنُمُ الفِيَاسَة بِإِخْوالِهِمُ اللَّذِينَ فِي النَّارِ يَتُولُونَ رَبَّنَا كَانُوا يَصُومُونَ مَتَنَا ويُصَلُّونَ وَيَخْطُونَ فَيَقَالَ كُمْ أَخْرِجُوا مَنْ عَرَشُمُ فَتُحْرُمُ صُورُهُمْ عَلَى النَّادِ تِلْخِرِجُونَ خَلَقًا كِينَ الذَ أَخَذَتُ النَّالُ إِلَى بِضَعْ سَائِقٍ وَإِلَى رُحْبَتِهِ فَمَ يَخْرِجُونَ مُنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ فِي اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْكُم اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْكُونَ وَقِعَالًى مَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْكُم اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُونَ الْعَلَاقِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُونَ وَتَعَلَّى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْحَلَقِيلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَقِيلُ اللَّهُ اللْعُلِيْ الْعُلُولُ اللَّهُ اللْمُؤْمِلُ اللَّالِيْعُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْفِلُولُ اللَ

يَّنَ أَمْرَتُنَا بِهَ فَيَكُولُ لا جِمُوا فَصَنْ رَجَنَاتُمْإِنِ فَلْهِ مِنْقَالَ بِينَادٍ مِنْ خَيْرِ فَالْحِرجُوهُ فَيُخْرِجُونَ خَلْفَا فَيَرَا ثُمَّ يَقُولُونَ رَبَّا لَإِنَّلَ فِيهَا اَحَدًا مِنْ أَمْرِتَا ثُلَّمَ يَقُولُ لا جِمُوا فَصَنْ رَجُنَّ أَمْ لَذَ فِيهَا بِثَنَّ أَمْنَ الْحَدَاثُمُ يَقُولُ لَإِجْمُوا فَعَنْ رَجَنْتُمْ فِي فَلْهِ مِثْقَالَ فَيْوَا مَنْ رَبَّنَا لَهَ لَمْذَ يَهُو بِمُونَا أَحَدًا ثُمْ يَقُولُ لَإِجْمُوا فَعَنْ رَجَنَتُمْ فِي فَلْهِ مِثْقَالَ فَرَوْمِنَ خَيْمٍ فَأَخْرِجُوهُ ثَيْمُ بِمُونَ خَلْفًا تَكِيرًا ثُمْ يَقُولُونَ رَبَّكَ أَمْ تَقْرُونَ وَيَا أَنْ تَلْقَ فِي ال يُعُولُ إِنَّ أَنْ صَدَّقُونِي بِمَنَّا الحَدِيبَ عَاتُو مُوا إِنْ بِسَتُمْ إِنَّ اللَّهُ لَا يَطْلِمُ مِقَالً كَنُو إِلَنْ تَلَكُ حَسَنَةُ الشَّامِينَ وَالْمِنِينَ إِلَّا أَنْ مُمَا الرَّامِينَ تَعْلِمُ لَللَّهُ عَلَى تَعْلَمُ اللَّلِاجَةُ وَتَعْلَمَ البَّيْرُونَ وَتَعْلَمُ المَّوْمِنُ وَالْمِنِينَ إِلَّا أَرْحَمُ الرَّامِينَ تَعْلِمُ فَيَصَةً قِنَ النَّالِ فَيَخْرِعُ الحَيْاةِ فَيَخْرُ وَمِنَ قَوْمَا اللَّهِ بَعْمُوا عَيْنَ قَلْمُ الْحَبْمُ السَّبِلِ الاَرْزَتِ التَّحُونُ إِلَى الْحَجْرِ الْمَالِينَ فَيْفُورُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلِمُ اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِمُ عَلَى الْمُعَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُلِمِي الْمُلِقِلَ الْمُلِكَا عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِكَامُ اللَّهُ الْمُلِكَا عَلَى الْمُلِكَا الْمُلِكَامُ الْمُلِكَا الْمُلِكَا الْمُلِكَا الْمُلِكَا الْمُلِكَا الْمُلِكَا الْمُلِكَامُ اللَّهُ الْمُلِكَامُ الْمُلِكَامُ الْمُلِكَامُ اللَّهُ الْمُلْعَلِمُ اللَّهُ الْمُلِلَّا الْمُلْعَلَى اللْمُلِكَامُ اللْمُلِكَامُ اللْمُلِكَامُ اللَّهُ الْمُلْعَلِع

والحديث رواه البخاري، وليس فيه: "فَيُخْرِجُ مِنْهَا قَوْمًا لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قَطُّه.

ولفظه: ٩... قا أَتُشْمُ بِأَشْدُ إِي مُنْطَنَةً فِي الْحَقِّ قَدْ تَبَيَّنَ لَكُمْ مِنْ الْأُومِنِ يَوْمَنِكِ لِلْجَبَّادِ وَإِذَا رَأَوْا أَكُمْ قَدْ لَمَهُوا فِي إِخْرَائِمِ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِخْوَائِنَا كَالُوا لِمُصْلُّونَ مَتنَا مَنَا رَيَهُمُولُونَ مَنَا فَيُقُولُ اللَّهُ تَمَالُ اذْهَبُوا فَمَن رَجَدُتُمْ إِلَى قَلْبِ مِثْقَالُ مِبْنَا فَأَخْرِجُوهُ وَيُحْرُهُ اللَّهُ مِنْ وَمَنْ عَلَى النَّارِ فَأَلُومُهُمْ وَمَنْ فَهُمُ فَذَ غَلْ فِي إِلَيْ

رواه مسلم (۱۸۳).

18.

#### وجه الدلالة:

استدل المخالف بهذا الحديث على أن تارك عمل الجوارح بالكلية مسلم تحت الشيئة، وبالغ بعضهم فقال: إن الحديث قطعي الدلالة على كونهم لم يعملوا أي عمل بالجوارح.

وقال آخرون: إنه نص قاطع على أن تارك الصلاة ليس بكافر.

وزعم المخالف أن التدرج في هذا الحديث بإخراج أهل العمل الظاهر من صلاة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٤٤٠).

وصوم وحج، إلى إخراج من ليس معهم إلا كلمة التوحيد دون عمل عملوه، يدل على أن "الجهنمين" ليسوا من أهل الصلاة، وأنه لا يليق أن يطلق على من معه هذه الشعيرة العظيمة تعير: لم يعمل خيرا قط.

## والجواب عن استدلالهم من ثمانية أوجه:

الوجه الأول:

أن هذا الحديث لا يمكن الأخذ بظاهره والاكتفاء به دون تقييده بالأدلة الأخرى.

وبيان ذلك: أن التدرج المذكور في الحديث:

فمن وجدتم في قلبه مثقال دينار من خير فأخرجوه.

فمن وجدتم في قلبه مثقال نصف دينار من خير فأخرجوه.

فمن وجدتم في قلبه مثقال ذرة من خير فأخرجوه.

ثم قول الملائكة بعد ذلك: ربنا لم نذر فيها خيرا.

ثم قول الله ﷺ: شفعت الملائكة وشفع النبيون وشفع المؤمنون ولم يبق إلا أرحم الراحين، فيقبض قبضة من النار فيخرج منها قوما لم يعملوا خيرا قط.

هذا التدرج يدل بظاهره على أن هؤلاء ليسوا من أهل التوحيد.

فليس معهم شيء من إيهان القلب، ولا مثقال ذرة من خير.

ولم يعملوا خيرا قط، لا من أعيال الجوارح ولا من أعيال القلوب، كها يفيده هذا النفر. ولم يُذكر في الحديث أنهم قالوا: لا إله إلا الله.

ولهذا احتج به بعض أهل البدع في تجويز إخراج غير المؤمنين من النار.

قال الحافظ في الفتح: (تنبيه: قرأت في تنقيح الزركشي: وقع هنا في حديث أبي سعيد بعد شفاعة الأنبياء، فيقول الله: بقيت شفاعتي فيخرج من النار من لم يعمل خيرا.

وتمسك به بعضهم في تجويز إخراج غير المؤمنين من النار.

وُرُدَّ بوجهين: احت**هما: أن هذه الزيادة ضعيفة لأنها غير متصلة كها قال عبد الحق في** الجمع.

والثاني: أن المراد بالخير المنفي ما زاد على أصل الإقرار بالشهادتين، كها تدل عليه بقية الأحاديث.

هكذا قال، والوجه الأول غلط مته فإن الرواية متصلة هنا، وأما نسبة ذلك لعبد الحق فغلط على غلط؛ لأنه لم يقله إلا في طريق أخرى وقع فيها: أخرجوا من كان في قلبه مثقال حية من خودل من خير...) انتهى كلام الحافظ (١٠).

وقد نسب الشبخ الألبان فلا هذا (الوجه الثاني) إلى الحافظ ابن حجر، ولم ينبه على أنه كلام الزركشي.

وارتضى هذا الجواب، ومثّل للأحاديث المشار إليها في كلام الزركشي بحديث أنس الطويل في الشفاعة، ويأتي.

<sup>(</sup>١) فتح الباري (١٣/ ٤٣٨).

وقو لهم: (إن المراد بالحير المتني ما زاد على أصل الإقرار بالشهادتين)، إن كان في حق هذه الفتة لعذرٍ منمها من العمل، فلا إشكال فيه، على أن يتضمن (أصلُ الإقرار) عملَ القلب.

وإن كان تأصيلا للقول بنجاة تارك العمل، فهو جارٍ على مذهب من يرى العمل الفلم، وقد الظاهر كياليا في الإيبان، لا ركنا فيه. وقد يُقهم من كلامهم اشتراط عمل القلب، وقد يُنازَّع في هذا، وهذا كان الصواب ما قاله ابن القيم ظُه: (فإنه سبحانه يخرج من النار من في قلبه أدنى أدنى أدنى مثقال ذرة من خير). ثم قال: (الخير في هذا الحديث هو الإيبان بالله ورسله، كها في اللفظ الأخر: «أدنى أدنى أدنى مثقال ذرة من إيهان؟، وهو تصديق رسله، والانتباد هم بالقلب والجوارع)<sup>(١)</sup>.

وقد نِه ابن خزيمة ظِع عل سبب انحراف المرجنة في هذا الباب، وهو استدلاهم ببعض الروايـات المختـصرة، والألفـاظ المجملـة، معرضـين عـن الأخـذ بـها يفـــرها ويرضحها.

قال 祭 : (وبيقين يعلم كل عالم من أهل الإسلام أن النبي 蘇 لم يُرد بهذه الأخبار أن من قال: لا إله إلا الله، أو زاد مع شهادة أن لا إله إلا الله شهادة أن محمدا رسول الله، ولم يؤمن بأحد من الأنبياء، غير محد 蘇 ، ولا آمن بشيء من كتاب الله، ولا بجنة ولا نار، ولا بعث ولا حساب أنه من أهل الجنة، لا يعذب بالنار. ولن جاز للمرجة

(١) شفاه العليل (٢/ ٧١٤) ط. العبيكان.

الاحتجاج بهذه الأعبار، وإن كانت هذه الأعبار ظاهرها خلاف أصلهم، وخلاف كتاب الله وخلاف سنن النبي \$ ، جاز للجهمية الاحتجاج بأخبار رويت عن النبي \$ إذا توولت على ظاهرها، استحق من يعلم أن الله ربه وأن عمدا نبيه الجنة، وإن لم ينطق بذلك لسانه. ولا يزال يسمع أهل إلحهل والعناد، بحتجون (" بأخبار مختصرة، غير ينظق بذلك لسانه. وباخبار عملة غير مفسرة لا يفهمون أصول العلم، يستدلون بالتقصي من الاخبار على غتصرها، وبالمفسر منها على مجملها. قد ثبت الأخبار عن النبي \$ بلفظة على ظاهرها، لكان العالم بقلمة أن لا إله إلا الله ستحقا للجنة، وإن لم يقر بذلك بلسانه، على ظاهرها، لكان العالم بقلم الا إله إلا الله مستحقا للجنة، وإن لم يقر بذلك بلسانه، عمل بجوارحه شيئا أمر الله بالإبيان به، ولا آمري يقلبه بنبي، أمر الله بالإبيان به، ولا الزجر عن شيء حرمه الله من سفك دماء المسلمين، عمل ذرابيم وأخذ أمو الله بالإبيان به، ولا النبي \$ :

والحاصل أن ظاهر الحديث لا يمكن القول به إلا مع مراعاة الأدلة الأخرى. وهذا هو الوجه الثاني.

#### الوجه الثَّاني:

أن المخالف إن قال: بل هؤلاء الذين لم يعملوا خيرا قط، معهم الإقرار والتصديق

<sup>(</sup>١) في الأصل: (ويحتجون).

<sup>(</sup>۲) التوحيد لابن خزيمة (۲/ ۸۱۵) وما بعدها.

وعمل القلب.

قيل له: من أين لك هذا، ولا وجود له في الحديث، لا سبها مع "التدرج" الذي نحتج به؟

فإن قال: أثبت هذا من النصوص الأخرى التي تشترط-للنجاة - قولَ لا إله إلا الله، بصدق ويقين وإخلاص.

قبل له: ونحن نثبت وجود عمل الجوارح، لا سيها الصلاة، من النصوص الأخرى، كما يأق بهانه.

وقيل له: إنْ رُجد الصدق واليقين والإعلاص، وُجد العمل ولابد، وإلا فمحال أن يقرم بالقلب ما ذكرت، دون أن يتبعه مقتضاه من أعيال الجوارح، إلا على قول المرجة الضائة التي أنكرت التلازم بين الظاهر والباطن.

### فالمخالف بين أمرين:

الأول: أن يدعي نجاة هؤلاء دون عمل من أعمال القلب، وهذا حقيقة قول جهم.

الثاني؛ أن يثبت عمل القلب، فيلزمه حينئذ إثبات عمل الجوارح، وإلا كان منكرا للتلازم، ذاهبا مذهب المرجنة في ذلك.

وحسبك أن تعلم- عما قدمت في هذين الوجهين- مقدار الدعوى بأن الحديث "دليل قاطع" و"نص في عل التزاع" و" قطمي الدلالة عل كونهم لم يعملوا أي عمل بالجوارح"!!!

## الوجه الثالث:

أنا نقول: قد دلت النصوص الأخرى، بل دل الحديث نفسه، على أن هؤلاء القوم من أهل الصلاة. وبيان ذلك بأمور:

أولا: أن هذا الحديث - حديث أبي سعيد - دل على أنه لا نجاة إلا لأهل السجود

والصلاة.

فإذا تساقط في النار عباد الأشجار والأحجار والطواغيت، بقي من كـان يعبـد الله من بر وفاجر، وغُبرٍ أهل الكتاب.

وحين يساق اليهود والنصاري إلى النار، لا يبقى إلا من كان يسجد ش، إخلاصا أو نفاقا ورياء.

فَيْتَحْمَعْتُ عَنْ سَاقٍ فَكَرْ يَتْقَى مَنْ قَانَ يَسْجُدُ فَ مِنْ تِلْقَاءِ تَفْدِهِ إِلَّا أَوْنَ اللهُ لَكُ
 بِالسُّجُودِ وَلا يَنْقَى مَنْ كَانَ يَسْجُدُ اثْقَاهَ وَرِيّاهَ إِلَّا جَعْلَ اللهِ ظَهْرَهُ طَيِّعَةً وَاحِدَةً كُلِّمَا أَرَاهُ أَنْ يَسْجُدُ خَرَ عَلَى المَاهُ.
 أَنْ يَسْجُدُ خَرَ عَلَى المَاهُ.

فقد آل أمر الناس كلهم إلى هذين الفريقين.

ثم تنطقئ أنوار المنافقين، ويضرب بينهم وبين المؤمنين بسور له باب، باطنه فيه الرحمة برظاهره من قبله العذاب.

فيهلك المنافقون، ويبقى المؤمنون الذين كانوا يسجدون لله في الدنيا مبن تلقاء "أنفسهم. فانت ترى أنه لم يبق إلا أهل الصلاة، وهؤلاء فيهم المفصّر والمفرّط ممن يدخل النار ليهذّب وينقى، ثم يخرح بالشفاعة أو برحمة أرحم الراحمين.

فلا أعجب عن يستدل بآخر الحديث وينسي أوله! (١٠).

ثانيا: قد جاء في حديث أبي هريرة هيئت أن آخر فئة تخرج من النار، بعد أن يفرغ الله من القضاء بين العباد، تعرفهم الملائكة بآثار السجود.

فقد روى البخاري ومسلم من حديث سَعِيدِ بْنِ الْمُسَبِّ وَعَطَاءِ بْنُ يُزِيدَ اللَّيْشِيُّ أَنَّ إِنَّا هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ أَنْكُ يَا رَسُولَ اللَّهُ عَلْ نَرَى رَبَّنَا يُوْمَ الْقِيَامَةِ...

وفيه: احَتَّى إِذَا فَرَغَ اللَّهُ مِنْ الْفَضَاءِ بَيْنَ عِبَادِهِ وَأَرَادَ أَنْ كُخْرِجَ مِنْ النَّارِ مَنْ أَرَادَ أَنْ

(١) هذا ما كتب من نحو خمى سنوات، ثم وقفت على إيراد ابن القيم خلاد هذا الاستدلال، فسمن أهذا من كتبر تارك الصلاء، قال خلاد (أما الكتاب: نقد قال تعالى: ﴿ أَنْتَجَمَلُ كَالْسَجِينَ كَالْحَرْمِينَ ﴿ فَا لَكُرْ لَمُنْ عَلَيْهِ فَلَا لَمَنْ اللّهِ فَلَا المَسْتِلُ فَلَا اللّهِ عَلَيْهِ فَلَا المَسْتِلُ فَلَا اللّهِ عَلَيْهِ اللّه الله الله الله عن الآيان أن سبعان أعبر أنه لا يجل المسلمين كالجرعين، وأن هذا الأمر لا يليق بمحكت ولا بمحكته ثم تكر أحوال المجرعين اللين هم ضد المسلمين كالجرعين، وأن هذا الأمر لا يليق بمحكت ولا بمحكته السيود قرائم إلى تحقيق الله المنظم على السيود لربح بالرك ونظال، فيحال ينهم وينه، فلا يستطيعون السجود مع المسلمين طوية لمم حل ترك السلمين المنافية في المنافية ويله الله الله الله المنافية الله والمنافية ويله الله المنافية الله والمنافية الله والمنافية الله المنافية الله المسلمين المنافية المنافية ويله المنافية المنافية والمنافية المنافية المسلمين المنافية المنافية ويله المنافية المنافية ولمنافية المنافية والمنافية المنافية المنافية المنافية المنافية المسلمين المنافية والمنافية المنافية المنافي

يُحْرِجَ بَنْ قَانَ يَسْفَهُ أَنْ لَا إِلَّهَ إِلَّهِ الشَّامُونَ اللَّلَايِحَةَ أَنْ يُحْرِجُومُ مَ يَعْرِفُوم السُّجُودِ وَمَوَّمَ اللَّهُ عَلَى النَّادِ أَنْ تَأْكُلُ مِنْ النِي آدَمَ أَثَّوَ السُّجُودِ وَيَخْرِجُومُ فَلْ الشُّحِشُوا فَيُصَابُّ عَلَيْهِمْ مَا يَعْلُلُ لَهُ قَامُهُ الْحَلَيْنِ النَّهِ عَلَى السَّيلِ مَسْفَى رَجُلُ يَشْهُمُ مُفْهِلَ يَوْجَهِو عَلَى النَّادِ فَيْعُولُ يَا رَبُّ فَلْ فَتَنِيقِ رِجْهَةٍ وَأَحْرَفَنِي ذَكَاوُهَا فَاصْرِف وَجَهِي عَنْ النَّارِه الحديث، وهذا لفظ البخارى ``.

وله أيضا: 'وَيَبْغَى رَجُلٌ مِنْهُمْ مُثْلِّ بِوَجْهِهِ عَلَى النَّارِ هُوَ آخِرُ أَهْلِ النَّارِ وُخُولًا الجُنَّةَ فَكُولُ أَيْ رَبُّ اصْرِفَ وَجْهِى عَنْ النَّارِ '''.

ولفظ مسلم: •... عنَّى إذَا قَرَعُ اللهُ مِن اللَّقَصَاءِ يَمِنُ الْبِينَادِ وَآَوَادَ أَنْ يُجْرِجَ بِرَجَّتَهِ مَنْ أَرَادَ مِنْ أَلْمَادِ مِنْ الْبَيَادِ وَآَوَادَ أَنْ يُجْرِجَ بِرَجَّتَهِ مِنْ أَرَادَ أَنْ يُجْرِجُ إِنِي اللَّهِ مِنْ كَانَ لَا يُشْرِكُ بِاللَّهِ عَلَى اللَّهِ مِنْ كَانَ لَا يُشْرِكُ بِهِ إِلَّهِ اللَّهِ مِنْ أَوَادَ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهِ مِنْ اللَّهِ فِي اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ فَي عَلَيْهِ مَنْ اللَّهِ فَي عَلَيْهُ مِنْ اللَّهِ فَي عَلَيْهِ اللَّهِ فَي عَلِي اللَّهُ إِنْ مَنْ اللَّهُ فِي عَلِي اللَّهُ إِنَّ مِنْ اللَّهِ فَي عَلِي اللَّهُ إِنْ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قَالَ عَطَاهُ بْنُ يَزِيدَ وَأَبُو سَمِيدِ الْخَلْدِيُّ مَعَ أَيِ هُرَيْرَةَ لَا يُرُدُّ عَلَيْهِ مِنْ حَدِيثِهِ شَبْئًا حَتَّى إِذَا حَدَّثَ أَبُو هُرَيْرَةً: «أَنَّ اللَّهُ قَالَ لِذَلِكَ الرَّجُلِ وَمِثْلُهُ مَنَهُ قَالَ أَبُو سَمِيدِ وَعَشَرَةً

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٥٧٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧٤٣٨).

النتايد مَمَدُمُ يَا بَدُ مُرْيَرَةَ قَالَ الَّذِ هُرَيْرَةَ مَا حَفِظْتُ إِلَّا قَرْلُهُ ذَلِكَ لَكَ وَمِثْلُهُ مَسَهُ قَالَ أَلِّو شعيبه الْمَهَدُ الَّهِ حَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَوْلَهُ ذَلِكَ لَكَ وَحَسَرُهُ النَّالِيهِ قَالَ أَبُو مُرْيَمَوَّا وَذَلِكَ الرَّجُلُ آخِرُ الْمُعْلِ الجَنِّةُ مُحُولًا الْجَنِّةُ \* \* .

والذي يدل على أن هؤلاء الذين تعرفهم الملائكة بآثار السجود، هم الجهنَّميُّون:

١ - قوله: • حَتَّى إِذَا فَرَعَ اللهُّ مِنْ الْقَصَّاهِ بَيْنَ الْعِبَادِ وَأَرَادَ أَنْ يُخْرِجَ بِرَ مُحَيّهِ مَنْ أَرَادَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ».

وهذا مثل قوله في حديث جابر عند احمد: فَتُمْ يَنْفُولُ اللّهِ هِلَّ أَتَا الآنَ أَخْرِجُ بِعَلْمِي وَرَحْنِي قَالَ يَنْخُرِجُ أَضْمَانَ مَا أَخْرَجُوا وَأَضْمَافَهُ تَيْكُتُبُ فِي وِقَابِهِمْ عُتَفَاءُ اللهِ هِدُتُمُ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ فَيُسَفِّرَنَ فِيهَا الجَهْنِيُسِنَهُ\*".

فهؤلاء الجهنميون نخرجهم الله تعالى ابرحمته، كما في حديث أبي هريرة.

و ابعلمه ورحمته كما في حديث جابر، وليس بشفاعة أحد. وأفاد حديث أبي هريرة أن الملائكة تعرفهم بآثار السجود، فدل على أنهم من أهل الصلاة.

٢ - ويدل على ذلك أيضا (٢): اتفاق صفتهم وحالهم:

ففي حديث أبي سعيد عند مسلم: ﴿ فَيَقْبِضُ قَبْضَةً مِنْ النَّارِ فَيُخْرِجُ مِنْهَا قَوْمًا لَمْ

<sup>(</sup>۱) مسلم (۱۸۲).

 <sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحد (١٤٥٣١) وقال شبيب الأرزوط: إسناده صحيح على شرط مسلم، رجاله ثقات رجال الشيخين غير أي الزير، فمن رجال مسلم.

<sup>(</sup>٣) أي أن الذين تم فهم الملائكة بآثار السجود هم الجهنميون



يَعْمَلُوا عَيْرًا فَلَوْ قَدْ عَدُوا مَمَّى يَكُلِيهِمْ فِي تَبِي فِي أَفَوَهِ الجُثُوثِيَّالُ لَهُ مِثْ الخَيَاةِ فَيَخُرُجُونَ كَا غَرْمُ الجَبَدُّ فِي حَمِيلِ السَّبِلِ آلا تَرْوَتِهَا تَكُودُ إِلَّى الفَجَرِ أَوْ لِلَّى الشَّجْرِ مَا يَكُودُ إِلَّ الشَّنِيرُ أَنْفِيرُهُ وَمَا يَكُودُ مِنْهَا إِلَى الظَّلِّ يَكُودُ لَيُتِهُمْ.

وعند البخاري: وتَعَيِّصُ فَبَصْةً مِنْ النَّارِ تَلْخُرِجُ أَقْوَامَا فَهُ الشَّحِسُُوا كَلْقُوْنُ فِي تَهِرٍ بِأَنْوَاهِ الجَنِّةَ يُمُثَالُ لَهُ مَامُ الْحَيَّاةِ فَيَنَبُّدُونَ فِى حَاقَيْهِ ثَمَا تَشْبُ الجَبِّةُ فِي تَحِيلِ السَّبُلِ فَمُ رَأَيُّشُوهَا إِلَى جَانِبِ الصَّحْرَةِ وَإِلَى جَانِبِ الشَّجَرَةِ فَهَا كَانَ إِلَى الشَّمْسِ مِنْهَا كَانَ أَخْصَرَ وَمَا قَانَ مِنْهَا إِلَى الظَّرِ قَانَ أَيْتَصَلَ.

وهي نفس الصغة الواددة في حديث ابي حريرة: «أمَّرَ المَّلَائِكَةَ أَنْ تَخْرِجُوا مِنْ الشَّادِ مَنْ كَانَ لَا يُشْرِكُ بِاهُ تَسَبَّا عِنْ أَرَادَ اللهُ تَعَالَى أَنْ يَرْتَحَهُ عِنْ يَقُولُ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهِ يَعْمُ في الشَّارِ يَعْرِفُونَهُمْ بِالَّرِ السُّجُودِ وَتُكُلُّ الشَّارُ مِنْ ابْنِ آدَمَ إِلَّا النَّرِ السُّجُودِ حَرَّمَ اللَّهِ أَنْ تَأْكُلُ أَنْ السُّجُودِ فَيَخْرَجُونَ مِنْ النَّارِ وقَدْ اسْتَحَشُّوا فَيُصَبُّ عَلَيْهِمْ مَاهُ الحَيَاةِ فَيَنَبُّونَ مِنْ كَانَ تَسَكُّ الْجَنَّةِ فَى حَمِلِ الشَّبِلِ،

 وأيضًا فقد جاه في رواية البخاري أن آخر أهل النار خروجا منها، هو واحد من هولاء الذين تعرفهم الملائكة بآثار السجود: وتَيْتَقَى تَجُلُّ يَتُهُمْ مُثْمِلً يُوجِهِو عَلَى الشَّالِ
 هُو آجِرُ أَهْلِ النَّارِ دُسُولًا الجَثَّةَ يَتَكُولُ أَيْ رَبُّ اصْرف وَجْهِي عَنْ الشَّارِ (١٠٠).

وإذا كان آخر من يخرج من النار هو من أهل السجود، دلَّ على أن هؤلاء الجهنميين

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٤٣٨).

من أهل الصلاة، وهذا واضح، ولله الحمد والمنة.

### الوجة الرابع:

أن قوله: ولم يعملوا خيرا قطه ليس المراد منه نفي جميع العمل، بل جاء إطلاق هذه العبارة في النصوص مع إثبات العمل، وقد وقع هذا في حديث الشفاعة وفي غيره.

قَالَ نُمْ يَقُولُ اللهُ هِلِى الظَّرِوا فِي النَّارِ عَلَى لَقَلَوْنَ مِن أَحَدِ عَيلَ خَيْرًا قَطْ قَالَ تَكِجِدُونَ فِي النَّارِ رَجُلَا فَيْقُولُ اللهُ هَلَ صَمِّدًا لِمَنْذِي قَاضَاءِ إِلَى خَيدِي ثُمْ يَجُورُ مِن النَّالِر النِّيرِ وَالشُّرُاءِ فَيْقُولُ اللهُ هِلَ اَسْمِحُوا لِمَنْذِي كَافِسَاءِ إِلَى خَيدِي ثُمْ يَجْرُونَ مِن النَّالِ رَجُلاً فَيْهُ المَنْدُونِ عَنِّى إِذَا تُخْذَى مِثَلَ الشَّحْدِلِ فَافَتَدُوا إِلَيْ اللَّبْحِيلَ اللَّمْعِي بِالنَّهِ ثُمِلًا مَنْقِيلًا عَلَيْ المَدْلِقَ أَبَدًا فَقَالَ اللَّهُ عَلَيْ فَافَتَوْلِ إِلَيْ اللَّبْحِيلُ قَالَ مِنْ عَلَيْوَلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْلًا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْلًا اللَّهِ عَلَيْلًا اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْلًا اللهُ اللَّهِ عَلَيْلًا اللهُ عَلَيْلًا اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلًا اللهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهِيلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْلًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالِيْمُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالِمُولَا اللَّه



٢- وجاه في رواية أنس، عند أحمد وابن منده أن هؤلاء الجهنميين كانوا يعبدون الله
 ولا يشركون به شيئا في الدنيا:

<sup>(</sup>١) رواه أحد وابن آبي عاصم في السنة برقم ٥٧٥، ١٦٨ وحسن إستاده الشبخ الألباني، وقال: (وأخرجه ابن خزيمة وأبر عوانة وابن حبان من طرق أخرى عن النفر به. وقال ابن حبان: قال إسحاق (هو ابن واهوية الإمام): هذا من أشرف الحذيث". وقال الميشمي في جمع الزوائد (١٠/ ٣٧٤-٣٧٥): رواه أحد وإبر يعل والزار ورجائم نقات) النهي كلام الألبان.

<sup>(</sup>٦) في هذا أن الجهتمين لا يخرجون بالقيضة، بل يرسل الله إليهم من يخرجهم، وهو موافق لحديث أبي موسى – وبأن قريباً - وخديث أبي هربرة وأبي يكر – وقد سبقاً - إلا أن حديثهما ليس فيه الشعريج باسم الجهنمين، وبأن مزيد بيان في الوجه الثامر، والأخير.

 <sup>(</sup>٦) رواه أحمد (١٢٤٩١) وقال شعيب الأرنؤوط: إسناده جيد. وقال الألبان في تحقيق السنة لابن أن.

قال الإمام ابن منده: (هذا حديث صحيح مشهور عن ابن الهاد)(١٠).

وقال الحافظ في الفتح: (ووقع في رواية عمرو بن أبي عمرو عن أنس عند النسائي ذكر سبب آخر لإخراج الموحدين من النار ولفظه: «وفرغ من حساب الناس وأدخل من يقي من أمتي النار مع أهل النار فيقول أهل النار: ما أغنى عنكم أنكم كنتم تعبدون الله لا تشركون به شيئا، فيقول الجبار: فيعزي لأعضهم من النار، فيرسل إليهم فيخرجون.

لا تشركون به شيئا، فيقول الجبار: فيعزي لأعتقهم من النار، فيرسل إليهم فيخرجونه.
وفي حديث أبي موسى عند ابن أبي عاصم واليزار رفعه: وإذا اجتمع أهل النار في
النار ومعهم من شاء الله من أهل القبلة يقول هم الكفار: ألم تكونوا مسلمين؟ قالوا: بل.
قالوا: فيا أغنى عنكم إسلامكم وقد صرتم معنا في النار؟ فقالوا: كانت لنا ذنوب فأخذنا
بها، فيأمر الله من كان من أهل القبلة فأخرجوا، فقال الكفار: يا ليننا كنا مسلمين؟ وفي
الباب عن جابر وقد تقدم في الباب الذي قبله. وعن أبي سعيد الحدري عند ابن
مدوديه)".

فهؤلاه الجهنميون عنقاه الرحمن: يعبدون الله، ومن أهل القبلة. فكيف يظن أنهم لم يعملوا شيئا من أعيال الجوارح؟!

٣- ومن ذلك أيضا- أي إطلاق عبارة: لم يعملوا خيرا قط، على أناس ثبت لهم

<sup>-</sup> عاصم ص ٣٩٣: (أخرجه أحد والداومي وابن غزيمة في التوحيد. قلت: وسندهم صحيح على شرط الشيخين، وله طريق أخرى عن أنس بنحوه وواه الطيراني كما في تفسير ابن كثير).

<sup>(</sup>۱) الإيان (۲/ ۲۲۸).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري (١١/ ١٣). وحديث أبي موسى عند ابن أبي عاصم صححه الشيخ الألباني برقم (٨٤٣).

ما رواه احد و النساني: عَنْ أَيِ مُرْيَزَةً عَنْ رَصُولِ اللهُ عَلَى اللهُ وَأَرُوكُ الْهِ يَمْمَلُ الْمَهْمَل خَيْرًا قَلْمُ وَكَانَ يُمْدَايِنُ النَّاسَ فَيَقُولُ لِرَصُولِهِ خُذْ مَا تَبَسَّرَ وَاقْزِكْ مَا عَسُرُ وَتَجَاوَزُ لَمَلَّ اللهُ تَعَالَى أَنْ بُسْمَاوَزُ عَنَّا مَلَكَ قَالَ اللهُ هِلَ لَهُ مَلْ عَمِلْتَ خَيْرًا قَلْمُ قَالَ لا إِلَّا اللهُ عَلَى مَلِكَ خَيْرًا قَلْمُ قَالَ لا إِلَّا اللهُ عَلَى مَلْكَ عَبْرًا قَلْمُ قَالَ لا إِلَّا اللهُ عَلَى مَلْكَ عَبْرًا قَلْمُ قَالَ لا إِلَّا اللهُ عَالَى إِلَيْنَا عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

فقد أخبر النبي 義 أولا بأنه لم يعمل خبرا قط، ثم أثبت له عملا صالحا هو تجاوزه عن المعسرين، وأمره لغلامه بذلك.

وهذا يؤكد ما سيأتي عن ابن خزيمة في معنى قول العرب: لم يعمل خيرا قط.

٤ - حديث الرجل الذي قتل تسعة وتسعين نفسا: وهو في الصحيحين.

وقد جاء فيه – كها في رواية مسلم – أن ملائكة العذاب تقول: إنه لم يعمل خيرا قط. وأن ملائكة الرحمة تقول: جاء نائنا مقبلا بقله إلى الله.

والملائكة جميعهم صادقون في وصفهم للرجل، فهم لا يكذبون ولا يعصون.

فعلم بهذا أنه قد يقال عن رجل: لم يعمل خيرا قط، مع تلبسه ببعض الأعيال الصالحة، ويكون المراد بالنغي أنه لم يأت بكيال العمل الواجب.

 <sup>(1)</sup> رواه أحمد (٥٧١ه) والنسائي (١٩٤٤) وقال الألياني: حسن صحيح، وقال شعيب الأرتؤوط: إسناده قوى رجاله ثقات رجال الشيخين غير اين عجلان.

ولنظ مسلم: ... قَدُلُ عَلَى رَجُعِ عَلْمِ فَقَالَ إِنَّهُ قَلَى بِاثَةَ نَفْسِ فَهَلُ لَهُ مِنْ نَوْزَةِ فَقَالَ اللّهُ مَنْ مَنْ فَقَالَ اللّهُ مَنْ فَيَقَ لَقَالَ اللّهُ مَنْ فَيَقَ لَقَالُ اللّهُ مَنْ فَيَقَ لَقَالُ اللّهُ مَنْ مَنْ فَيْقَ الْمَنْ مِنْ عَلَى وَقَدَا فَإِنْ يَهَا أَلَامُ مَنْ فَيْهِ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ مَنْ فَيْهِ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ فِي مُسورَةٍ مَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ فِي مُسورَةٍ اللّهُ مِنْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَي مُسورَةً النّهُ وَمِنْ اللّهُ عَلَيْكُ أَلْمُ مُنْ اللّهُ فَي مُلِكُمُ اللّهُ فَي مُسورَةً اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ فَي مُسورَةً اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ الل

فهذا السير والانطلاق، ثم الناي بالصدر أليس عملا صالحًا من أعبال الجوارح؟! ولهذا قال الإمام ابن خزيمة فله:

(هذه اللفظة: فل يعملوا خيراً قطاء من الجنس الذي تقول العرب: ينمى الاسم عن الشيء لنقصه عن الكيال والتمام، فعمني هذه اللفظة على هذا الأصل: لم يعملوا خيراً قط على التمام والكيال، لا على ما أوجب عليه وأمر به، وقد بينت هذا المعنى في مواضع من كتيني) "".

وللإمام أبي عبيد القاسم ابن سلام ظله بيان مهم يحسن إيراده هنا، قال غله : (فإن

<sup>(</sup>١) مسلم (٢٢٧٦).

<sup>(</sup>۲) التوحيد لابن خزيمة (۲/ ۲۳۲).



قال قائل: كيف يجوز أن يقال: ليس بمؤمن، واسم الإيهان غير زائل عنه؟

قبل: هذا كلام العرب السنفيض عندنا، غير المستكر، في إزالة العمل عن عامله إذا كان عمله على غير حقيقته، ألا ترى أنهم يقولون للصانع إذا كان ليس بمحكم لعمله: ما صنعت شيئا، ولا عملت عملا. وإنها وقع معناهم هاهنا على نفي التجويد، لا على الصنعة نفسها، فهو عندهم عامل بالاسم، وغير عامل في الإثقاف، حتى تكلموا به فيها هو أكثر من هذا، وذلك كرجل يعنى أباه ويبلغ عنه الأذى، فيقال: ما هو بولمده، وهم يعلمون أنه ابن صلبه، ثم يقال مثله في الأخ والزوجة والملوك، وإنها مذهبهم في هذا: المزايلة من الأعمال الواجبة عليهم من الطاعة والبر)<sup>(1)</sup>.

وينحوه قال الإمام عمد بن نصر المروزي فلاد (فإن قبل: كيف يُقال ليس بهُ ومن واسم الإيمان لازم له؟ قبل: هذا كلام العرب المُستغيض عنها، غير المُستنكر عندها قد وجدنائه في الآثار وغيرها، من ذلك قول النبي فل للذي لم يُتم صلاته: فارجع فصلي فإنك لم تُصل؛ فأخبره أنه لم يُصلُ، وقد رآة يُصليها، ولكن لما لم يُكملها جعله غير مُصل، وكذلك حين سُيِّلَ عمن صام الدهر فقال: فما صام وما أفطرا، فجعله غير صائم، وقد زاد على صبام الناس، ولكنه لما أخطأ به موضعه جعله غير صائم، قال: وكذلك كلام العرب، ألا تراهم يقولون للصانع إذا كان غير حافق لعمله ولا تُحسن له: فكان ليس بصائم، وهم يعلمون أنه يعالج ذلك العلاج، وأنه من أهله، غير أنهم إنها فابها إنها نفواعته تحويد

<sup>(</sup>١) الإيان لأبي عبيد ص (٤١).

العمل، لا الصناعة برُمتها، وخذلك يقول الرجل لصاحبه إذا عمل عملا بغير إحكام، أو تكلم بكلام لم يقُم فيه بعجته: ما صنعت شيئاً، ولو سُئل عنه أكان تاركاً للعمل أو الكلام؟! لقالوا: لا، ولكنه ترك موضع الإصابة فيه، فكثر هذا في الفاظهم حتى تكلموا يهذه المعاني، فيها هو أعجب عا ذكرنا. قال أبو عبد الله: وذلك مثل قولهم للرجل يعن والديم، ويدخل عليهم الآذي، ويجرم عليها الجرائم: ليس ذاك بوليد، إنها هو عدو...)(1).

وهذا كلام واضح بين، يزيل الإشكال حول هذه اللفظة الم يعملوا خيرا قط؟

(١) تنظيم تعر الصلاة (٢/ ٥٧٥ - ٥٨٥)، وقد جاء في أول: (وحكفا ضر أبو حيد الله 48 حقاء الأخبار في كتابه النسوب إلي في الإيبان. قال أبو حيد الله: والذي عندنا أن المعامي لا تزيل الإيبان...)، وقال عفق: (قول: (وحكفا ضر أبو حيد لله اللغ) من قول واوي الكتاب عن المروزي. وله كتاب الإيبان، كما صرح به المؤلف، انظر القدمة سيحت مؤلفات) أنتهى.

قلت: الذي يظهر والله أعلم أن الكلام المقبول في مسألتنا هو كلام أي هيد القاسم بن سلام 144. الأمرين: الأول: أنه مطابق لكلامه الذي ذكره في كتابه الإيبانه مع اختلاف يسير في بعض الكليات وفي الفقيم والتأخير.

والثاني: قول المروزي فقد في بناية النقل: (لل هامنا كلام أي عيد). نؤما أن يكون المروزي نقل كلام في كتاب الإيان، ثم أمرجه هنا، وقدم له الراوي بقوله: (ومكلنا فسر أبو حبد الله النج) وإما أن تكون الجيسة تصحفت في المفيره، والصواب: (ومكلنا فسر أبو عيد فقد هذه الأعبار في كتابه النسوب إليه في الإيمان) ويكون الكلام من المروزي لا من الراوي عنه، وهذا أفضو، لاسيا والمروزي قد ذكر بعد عيانة كلام أن عيد، أمثلة من المستة، تؤيده، ثم قال: (وسنذكر الأعبار الروية على هذا المثال في كتاب الإيمان عاصة) تنظيم قدر الصلاة (۲/ ۹۰ ۹۰). ويُعلم أن الراد منها أنهم لم يعملوا على التيام والكيال، وبهذا تجتمع النصوص، بل يجتمع النص الواحد فلا يضرب أول بآخره، فهم من أهل الصلاة وفيهم آثار السجود، وإن لم يعرفهم إخرانهم وأصحابهم، لكن الله تعالى يأمر بإخراجهم، ويرسل من يخرجهم.

## الوجه الخامس:

أني قدمت في الجواب الإجمالي – نقلا عن الدكتور عبد الله القرني حفظه الله –:

(ضرورة أن يكون القول في أي مسألة مبنيا على النظر في جميع النصوص الواردة فيها، والنظر في مجموع تلك النصوص وفق القواعد المقررة في أصول الفقه، بحيث يتميز المطلق من المقيد والعام من الخاص ونحو ذلك، مع الجزم بأن ما ذهب إليه السلف في فهم تلك النصوص والجمع بنها هو الحق.

فلا يصح مثلا الحكم بأن حديث الشفاعة الوارد في الجهنميين نص في أن العمل كمالي للإيمان، لما ورد فيه من أنهم دخلوا الجنة مع أنهم لم يعملوا خيرا قط، مع أن السلف قد أجموا على أن العمل من الإيمان، وأنه شرط للنجاة من عذاب الكفار، ولم يشكل هذا الحديث على ما ذهوا إليه، بل فهموه بها يتقق مع ذلك الأصل).

وهذه السبيل التي أشار إليها الشيخ حفظه الله هي سبيل أهل السنة، بجمعون النصوص الواردة في المسألة، وبجملون عامها على خاصها، ومطلقها على مقيدها، فيستين لهم العلم والحكم.

قال ابن خزيمة على في تعليقه على أحاديث الشفاعة: (وهذه الأخبار تدل على صحة مذهبنا أن الأخبار رويت على ما كان يحفظها روائًا، منهم من كان يحفظ بعض الخبر، ومنهم من كان يحفظ الكل، فبعض الأخبار رويت مختصرة، ويعضها متقصّاه، فإذا جمع بين المُتُقصى من الأخبار وبين المختصر منها، بان حينئذ العلم والحكم)(١٠)

وقد سئل الشيخ ابن عثيمين الله: (كيف نفهم حديث أبي سعيد الخدري الله عند مسلم وفيه: افيخرج الله منها قوماً لم يعملوا خيراً قطه؟

فاجاب: (نفهم هذا أنه عام وأن أدلة كفر تارك الصلاة خاصة، ومعلوم عند العلياء أن العام لا يخصص بخاص، لأن هذا الحديث لم يقل: لم يصل، حتى نقول: إنه معارض للنصوص الدالة على كفر تارك الصلاة، بل قال:"لم يعمل خيرا قط"فلم ينص على الصلاة بل عمم، ونصوص كفر تارك الصلاة خاصة فتخص بها خصصت به)".

وهذا القول من الشيخ هجُّه يؤكد صحة ما أثبته آنفا من كون هؤلاء الجهنميين من أهل الصلاة.

فإن قال المخالف: إنه لا يليق أن يطلق عل من معه هذه الشعيرة العظيمة: لم يعمل خبرا قط.

قبل له: وهل يليق أن يطلق على من معه (عمل القلب من الإخلاص واليقين والصدق والخشبة) لم يعمل خيرا قط؟!

فحاصل هذا الوجه: أن الحديث عام نحصص بأدلة تكفير تارك الصلاة، وهو مؤكد

<sup>(</sup>١) التوحيد لابن خزيمة (٢٠٧/٢).

 <sup>(</sup>٢) سبق نقله ص ١٦، كما سبق النقل عنه فلا بأن الحديث يمكن حمله على حالة خاصة، وأنه من المتشابه.

# لما ذكر في الوجه الثالث من أن هؤلاء "الجهنميين "من أهل الصلاة.

#### الوجه الصادس:

أنه يمكن حمل هذا على أناس من المؤمنين ذهبت سيئاتهم بالمقاصمة فلم يبق لهم حسنات، ووضعت عليهم سيئات من ظلموهم مع سيئاتهم فأدخلوا النار، وقد بقيت كلمة النحد لا تقتسمها الغرماء.

قال ابن رجب فخد في كلام له في نحو مسألتنا هذه: (كلمة التوحيد والإيهان القلبي وهو التصديق لا تقتسمه الغرصاء بمظالمهم؛ بعل يبقى على صباحبه؛ لأن الغرصاء لو اقتسموا ذلك لخلد بعض أهل التوحيد وصار مسلوباً ما في قلبه من التصديق وما قالم بلسانه من الشهادة، وإنما يخرج عصاة الموحدين من النار بهذين الشيئين)(١٠).

وعل هذا فليس في الحديث أن هؤلام لم تكن لهم أعيال صالحة في الدنيا، بل لهم أعيال ذهبت بالقاصة، وبقيت لهم كلمة التوحيد مع التصديق، وبذلك خرجوا من النار. اللوجه الصابع:

أن من أهل العلم من رأى حمل هذا الحديث على حالة خاصة تلائم النصوص المحكمة وما أجم عليه السلف الصالح من أن الإيهان قول وعمل.

وهذا ما ذهبت إليه اللجنة الدائمة في فتواها المفصلة عن الإرجاء (فتوي رقم

(١) فتح الباري لاين رجب (٩٠/١) وسيأتي إيضاح كلام ابن رجب هذا في الفصل الأعيرا لأنه عا يحتج به
 المخالف ويجمله على غير وجهه.

## ۲۱۶۳۱ وتاريخ ۸/ ۶/ ۱۶۲۱ هـ).

حيث جاه فيها: (وأما ما جاه في الخديث إن قوما يدخلون الجنة لم يعملوا خيرا قطه، فلبس هو عاما لكل من ترك العمل وهو يقدر عليه وإنها هو خاص بأولئك لعلني منعهم من العمل، أو لغير ذلك من الماني التي تلاتم النصوص المحكمة، وما أجمع عليه السلف الصالح في هذا الباب) (١٠).

فإن قيل: فها وجه دخولهم النار، وهم معذورون في تركهم الصلاة وغيرها؟

قلنا: معلوم أن الأحكام لا تئيت إلا بعد البلوغ، وقد يبلغ الإنسانُ منها شيءٌ دون شيء، فيؤاخذ عل ما فرط فيه عا بلغه، فلمل هؤلاء عمن أصابوا ذنوبا وآثاما قد بلغهم حكمها، كالقتل والزنا ونحو ذلك، وعذوا فيما تركوه جهلا.

قال شيخ الإسلام هِلا: (ولا يُثبت الخطاب إلا بعد البلاغ لقوله تعالى: ﴿لاَ فَنْدِرَكُمْ بِهِ- وَمَنْ بَلْغَةٌ ﴾ "، وقول:: ﴿ وَنِهَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَقّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ "، ولقول...: ﴿ لِلْلّ يَكُونَ لِلنَّامِ عَلَى اللَّهِ حُجَةً بَعْدَ الرَّاسُلُّ ﴾ ".

ومثل هذا في القرآن متعدد، بين سبحانه أنه لا يعاقب أحدا حتى يبلغه ما جاء به

<sup>(</sup>١) انظر: ملحق وقد ٥، وهذا ما أجاب الشيخ ابن عليمين ظاه في بعض أجوبته، كما في لقاءات الباب المنتوم ٢/ ١٦٩، سؤال وقد ٢٥٨، وقد سيق نقله ص: ٦٤

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية: ١٩

 <sup>(</sup>٣) سورة الإسماء، آبة: ١٥

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، آبة: ١٦٥

الرسول. ومن علم أن عمدا رسول الله فأمن بذلك ولم يعلم كثيرا عاجاء به لم يعذبه الله على ما لم يبلغه؛ فإنه إذا لم يعذبه على ترك الإيان بعد البلوغ [ فأن ] لا يعذبه على بعض شر انقله إلا بعد البلاغ أولى وأحرى، وهذه سنة رسول الش 謝 المستفيضة عنه في أشال ذلك (^^.

وقال بعض علياه الدعوة رحمهم الله: (وأما إخراج الله من النار من لم يعمل خيرا قط، بل كفى عن العمل وجود أدني إيهان في قلبه، وإقرار بالشهادتين في لسانه، فهو إما لعدم تمكنه من اداء ما افترض الله عليه، من أركان الإسلام، بل بمجرد أدنى إيهان في قلبه وشهادة بلسانه خرمته المنية، لكنه قد عمل عملا مفسقا به، لوجود ما صدر منه عالما به، فاستحق دخول النار عليه.

وإما لكونه نشأ في مكان قريب من أهل الذين والإيمان، فلم يعلم ما أوجب الله على خلقه من تفاصيل الدين والإيمان والإسلام وأركانه، بل جهل ذلك، ولم يسأل أهل الذكر عنه، وبأن الله أوجب على خلقه المكلفين التفقه في الدين وإن لم يحصل إلا بقطع مسافة كثيرة، غير معذور بهذا الجهل؛ إذ مثله لا يجهل ذلك، لقربه من المسلمين، في هاقيه الله على ترك تعلم ما أوجب الله عليه، وفذا لا يخلد في النار إن لم يوجد مناف للإسلام، من إنكار أمر علم من الدين ضرورة، ولم يعتنع من إجابة إمام المسلمين إذا دعاء لتقويم أركان الدين، بل هو مؤمن بالله وملائكة وكتبه ورسلة واليوم الأخر، وبالقدر لا ينكر

<sup>(</sup>١) بجموع الفتاوي (٢٢/ ٤١)، وفيه: (فإنه) ولعل ما أثبته هو الصواب.

منه شيئا، وبأركان الإسلام كلها، لكنه جهل تفاصيل ذلك وأحكامه، وما يجب عليه ...

والإيبان يتضاوت ويختلف بحسب أحوال الخلق، فمنهم من إيانه كالجبال الراسيات، بحيث لا يزحزحه مزحزح، فيزيد إلى ما لا نهاية له، ومنهم من ينقص إيهانه حتى ينتهي إلى مثقال الذرة. فالأول سبه الطاعة والعلم والتفكر في مصنوعات الله، والثاني سبه المعاصي والجهل والغفاة والسيان.

وهذا السبب الثاني لا يوجب الخلود في الثار، حيث وجد الإيبان وما استطاع عليه من أركان الإسلام، لكن لجهله أو غفلته أو نسبانه أو معاصيه، وهن إيهانه، ولا يلزم من وهنه عدم نصل الصلاة، وسائر أركان الإسلام تما يقدر عليه، بل قد يفعلها وإيهانه ضعيف، حتى ينتهى إلى مثقال الذرة.

وإطلاق عدم العمل عليه، لكونه عمل جاهل، ولذلك أكثر العلماء منهم الإمام مالك يقول بعدم صحة عبادة الجاهل بتفاصيل الصلاة، فلا يميز بين أوكانها وواجباتها وسنتها، وكذا غير الصلاة، فكانه في هذه الحالة لم يعمل\''،

## الوجه الثامن والأخير:

أن من أهل العلم من قال: إن هذا الحديث من المتشابه الذي يتعين رده إلى المحكم. سئل الشيخ ابن عثيمين هجد: (كيف التوفيق بين قوله ﷺ في أقوام يدخلون الجنة

<sup>(</sup>١) التوضيح عن توحيد الخلاق، ص (١٠٥) وما بعدها.

ولم يسجدوا لله سجدة، والأحاديث التي جاءت بكفر تارك الصلاة؟

ناجاب: بحسل قول على المسادة على الناسعة ولم يسجدوا لله سجدة على أناس يجهدوا فه سجدة على أناس يجهدون وجوب الصلاة، كما لو كانوا في بلاد بعيدة عن الإسلام، أو في بلادية لا تسمع عن الصلاة شيئا. وبحمل أيضا على من مانوا فور إسلامهم دون أن يسجدوا فه سجدة. وإنها قلنا ذلك لأن هذا الحديث الذي ذكرت من الأحاديث المشابهة، وأحاديث كفر تارك الصلاة من الأحاديث المحكمة البينة، والواجب على المؤمن في الاستدلال بالقرآن أو السنة أن بحمل المشابه على المحكم. واتباع المشابه واطراح المحكم طريقة من في قلوبم زيغ والعباذ بالله، كما قال الله تعالى: ﴿ هُوَ اللَّذِي فَي اللَّهِ مَنْ الْمَ تَعْلَقُ الْمُحْتَلِي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَيْكَ الْمُحْتَلِيقَ اللَّهِ عَلَيْكَ الْمُحْتَلِقَ اللَّهِ عَلَيْكَ الْمُحْتَلِقَ اللَّهِ عَلَيْكَ الْمُحْتَلِقَ اللَّهِ عَلَيْكَ الْمُحْتَلِق اللَّهِ عَلَيْكَ الْمُحْتَلِق اللَّهِ عَلَيْكَ الْمُحْتَلِق اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ الْمُحْتَلِق اللَّهِ عَلَيْكَ الْمُحْتَلِق اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ الْمُحْتَلِق اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ الْمِعْلَقِ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ اللّهِ عَلَيْكَ الْمُعْلَقِ السَعْلَةَ الْمُنْ اللَّهِ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهَ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكِ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْكَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ ال

وسئل الشيخ صالح الفوزان حفظه الله: (هناك بعض الأحاديث التي يستدل بها البعض على الشيخ صالح التي يستدل بها البعض على أن من ترك جميع الأعمال بالكلية، فهو مؤمن ناقص الإيبان، كحديث: «لم يعملوا خبراً قط 4 وحديث البطاقة وغيرها من الأحاديث، فكيف الجواب على ذلك؟ فأجاب: (هذا من الاستدلال بالنشاب، هذه طريقة أهل الزيخ الذين قال الله سبحانه وتعالى عنهم: ﴿ فَأَمُ اللّذِينَ قَلْ لَوْبِهِمْ زَيْحٌ تَشْبُكُمْ مِنْ مَنْدُهُمْ مَا تَشْبَعُ مِنْهُ ﴾، فيأخذون

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، آية: ٧

<sup>(</sup>٢) لقاءات الباب المفتوح ٣/ ١٦٩، سؤال رقم ١٣٥٨

الأداة التشابية، ويتركون الأداة المحكمة التي تفسرها وتبينها، فلا بد من رد المتشابة إلى المحكمة التي تفسرها وتبينها، فلا بد من رد المتشابة إلى المحكمة المحكمة التي تفسرها وتبينها، فلا بد من ترك المعل لعذو شرعي، ولم يتمكن منه حتى مات فهذا معذور، وعليه تحمل هذه الأحاوم أو الم يتمكن من العمل، لكنه نطق بالشهادتين مع الإخلاص فله والتوحيد، كما قال على : من قال لا إله إلا الله وكفر بها يعبد من دون الله فقد حرم دمه وماله، وقال: هزان الله حرم على التار من قال لا إله إلا الله يتنهي بذلك وجه الله عملاً مواله، وقال: وقال الله حرم ما التار من قال لا إله إلا الله يتنهي بذلك وجه الله عملاً الم يتن أمامه فرصة للعمل حتى مات، فهذا هو الذي يدخل الجنة بالشهادتين، وعليه يمعلوا على حديث البطاقة وغيره عا جاء بمعناه، والذين يُخرجون من النار وهم لم يعملوا غيراً قط، لا لهم بأمه عنظفوا بالشهادتين ودخلوا في الإسلام، هذا هو الجمع بين الأحاديث) (1).

قلت: ولعل ما يؤيد هذا القول غالفة حديث أي سعيد لغيره من الأحاديث الصحيحة الثابتة المينة للشفاعة، ومنها حديث أي هريرة في الصحيحين، الذي يرويه عنه عظاء بن يزيد و سعيد بن المسيب. وقد أخير عظاء أن أبا سعيد: "لا يرد عليه من حديثه شيئا حتى إذا حدث أبو هريرة أن الله قال لذلك الرجل ومثله معه قال أبو سعيد وعشرة أشاله معه با أبا هريرة".

 <sup>(</sup>١) أسئلة وأجوبة في مسائل الإبيان والكفر، من موقع الشيخ حفظه الله عمل الإنقرنت، ومسبق النقل عن
 الشيخ عبد الرحمن البراك حفظه الله أن هذا الحديث من النصوص التشابه، انظر: ص ٧٧

وأهم ما وقعت فيه المخالفة - غير قوله: (لم يعملوا خيرا قطا- أمران:

الأول: أن حديث أي سعيد يصرح بأن الجهنمين يخرجون بقبضة الله 36: •فيقبض قضة من الناراء.

وهذا مخالف لرواية أبي بكر الصديق وأنس وأبي موسى وأبي هريرة.

ففي رواية أبي بكر الصديق: ﴿أَدخلوا جنتي؛.

وفي رواية أنس: افيرسل إليهم فيخرجون.

وفي رواية أن موسى: «فيأمر الله من كان من أهل القبلة فأخرجوا».

وفي رواية أبي هريرة: قأمر الملائكة أن يخرجوا من النار من كمان لا يشرك بالله شيئا بمن أرادالله تعالى أن يرحمه بمن يقول لا إله إلا الله .

ورواية أبي بكر وأنس وأبي موسى لا شك أنها في الجهنميين.

والمخالف قد ينازع في رواية أبي هريرة لأن فيها التصريح بأن الملائكة تعرفهم بآثار

السجود.

وقد يتكن المخالف على أن حديث أي هريرة لم يذكر القبضة، وإنها ذكر إخراج الملاككة لهم، وحيننذ يقال له: ما كان جوابا لك عل حديث أبي بكر وأنس وأبي موسى، من عدم ذكر القبضة، فهو جوابنا عن حديث أبي هريرة.

وهذه ألفاظ الروايات مجتمعة، وقد سبقت أثناه البحث:

١ - رواية حذيفة عن أبي بكر الصديق: د... ثم يقال ادعوا الصديقين فيشفعون.

ثم يقال ادعوا الأنبياء قال فيجيء النبي و معه العصابة و النبي معه الخمسة والستة والنبي ليس معه أحد. ثم يقال ادعوا الشهداء فيشفعون لمن أرادوا قال فإذا فعلت الشعداء ذلك قال:

> فيقول الله على أنا ارحم الراحمين ادخلوا جنتي من كان لا يشرك بي شيئا فال فيدخلون الجنة قال ثم يقول الله عز و جل:

> > انظروا في أهل النار هل تلقون من أحد عمل خبرا قط؟

قال فيجدون في النار رجلا فيقولون له: هل عملت خيرا قط؟ ١ الحديث.

٢- ورواية أنس عند أحمد وابن منده:

فيقول الجبار فل بمحراتي لأعتضهم من الناره فيرسل إليهم فيخرجون وقد امتحشوا فيدخلون في نهر الحياة فينيتون فيه كها تنبت الحبة في غشاء السيل ويكتب بين أعينهم هؤلاء عتماه الله فلك فيذهب بهم فيدخلون الجنة فيقول لهم أهل الجنة هؤلاء الجهنميون فيقول الجبار بل هؤلاء عتماء الجبار فلك.

٣- ورواية أنس عند النسائي- كها عزاها الحافظ في الفتح ولم أجدها في السنن الصغرى ولا الكبرى-: افيقول الجبار: فبعزي لأعتقنهم من النار، فيرسل إليهم فيخرجون».

٥ ورواية أبي موسى عند ابن أبي عاصم - وهو صحيح كما سبق -

وفيأمر الله من كان من أهل القبلة فأخرجوا. فقال الكفار: يا ليتنا كنا مسلمين.

٥- وفي حديث أبي هريرة: فأمر لللاتكة أن يخرجوا من النار من كان لا يشرك بالله شيئا من أداد الله تعالى إلى بالله شيئا من أراد الله تعالى أن يرحمه عن يقول لا إله إلا الله فيمرفونهم في النار يعرفونهم بأثر السجود تأكل النار من إبن آدم إلا أثر السجود حرم الله على النار أن تأكل أثر السجود فيخرجون من النار وقد امتحشوا فيصب عليهم ماء الحياة فينبتون منه كها تنبت الحبة في حيل السيل.

الأمر الثان - مما وقع فيه الخلاف بين حديث أبي سعيد وحديث غيره -:

أن ظاهر حديث أبي سعيد أن الجهنميين، يخرجون بعد شفاعة الأنبياء والملائكة: وفيشفع النبيون والملائكة والمؤمنون.

فيقول الجبار: بقيت شفاعتي فيقبض قبضة من النار فيخرج أقواما قد امتحشوا... 1 الحدث.

وهذا موافق لرواية الحسن البصري عن أنس لحديث الشفاعة وهو في الصحيحين: وهذا لفظ مسلم: وفيه أن الله تعالى يقول لنبي ﷺ: «انطلق فمن كان في قلبه مثقال حبة من برة أو شعرة من إيان فأخرج...

فيقال في انطلق فمن كان في قلبه متقال حبة من خردل من إيبان فأخرجه منها... فيقال في انطلق فمن كان في قلبه أدنى أدنى أدنى من متقال حبة من خردل من إيبان فأخرجه من النار فأنطلق فأفعاره.

وثم أرجع إلى ربي في الرابعة فأحمده بتلك المحامد ثم أخر له ساجدا فيقال لي يا محمد

ارفع رأسك وقل يسمع لك وسل تعط واشفع تشفع فأقول يا رب اثذن في فيمن قال لا إله إلا الله.

قال ليس ذاك لك أو قال ليس ذاك إليك ولكن وعزق وكرياتي وعظمتي وجبرياتي لأخرجن من قال لا إله إلا الله. قال (١٠): فأشهد على الحسن أنه حدثنا به أنه سمع أنس بن مالك أراه قال قبل عشرين سنة وهو يومئذ جيع).

فظاهر هذا أن النبي ﷺ لا يشفع في الجهنميين.

قال النووي هجد: (وقوله ﷺ: «انذن في فيمن قال لا إله إلا الله. قال: ليس ذلك لك ولكن وعزي وجلالي وكبريائي وعظمتي وَجِئْرِيَائِي لأخرجن من قال لا إله إلا الله، معناه لأنفضلن عليهم بإخراجهم من غير شفاعة، كما نقدم في الحديث السابق: «شفعت الملائكة وشفع النيون وشفع المؤمنون ولم بيق إلا أرحم الراحمين») انتهى.

لكن هذا يشكل عليه ما جاه في صحيح البخاري وسنن الترمذي وأبي داود وابن ماجة وأحمد من أن الجهنمين يخرجون بشفاعة النبي ﷺ:

فعن عمران بن حصين هنك عن النبي على قال : وَيَخْرُجُ قَوْمٌ مِنْ النَّارِ بِشَفَاعَةِ مُحَمَّدٍ عَلَمْ فَلِدُخُلُونَ الجُنَّةُ بُسَمِّونَ الجَنَّةِ بِيَنَ، هذا لفظ البخاري (").

وعند الترمذي: ﴿لَيَخْرُجَنَّ قَوْمٌ مِنْ أُمَّتِي مِنْ النَّارِ بِشَفَاعَتِي يُسَمَّوْنَ الجُهَنَّمِيُّونَ٩.

 <sup>(</sup>١) القائل هو معبد بن هلال العنزي الراوي عن الحسن فلا.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٦٥٦٦) والترمذي (٢٦٠٠) وأبو داود (٤٧٤٠) وابن ماجه (٤٣١٥).

وعند أبي داود: اغَرُجُ قَوْمٌ مِنْ النَّارِ بِشَفَاعَةِ مُحَمَّدِ ﷺ تَيَدْخُلُونَ الجَنَّةَ وَيُسَمَّوْنَ الْحَنِّمُونَ؟.

> وعند ابن ماجه: الْيَخْرُجَنَّ قَوْمٌ مِنْ النَّادِ بِشَفَاعَتِي يُسَمُّونَ الجُهَنَّمِينَ؟. وهذا معارض ولا شك لظاهر حديث أبي سعيد وحديث أنس.

قال الحافظ في الفتح: (قوله: فيسمهم أهل الجنة الجهنمين، سبأتي في الثامن عشر من هذا الباب من حديث عمران بن حصين بلفظ: وغيرج قوم من النار بشفاعة محمد في فيدخلون الجنة ويسمون الجهنميين، وثبتت هذه الزيادة في رواية حميد عن أنس عند للصنف في التوحيد.

وزاد جابر في حديث: (فيكتب في رقابهم: عنقاه الله فيسمون فيها الجهنميين) أخرجه ابن حبان والبيهتي وأصله في مسلم.

وللنسائي من رواية عمرو بن عمرو عن أنس: فيقول غم أهل الجنة: هؤلاء الجهنميون فيقول الله هؤلاء عثقاء الله وأخرجه مسلم من وجه آخر عن أي سعيد وزاد: فيدعون الله فيذهب عنهم هذا الاسم) (<sup>(1)</sup>.

وقال ظهر: (وظهر لي بالتتبع شفاعة أخرى وهي الشفاعة فيمن استوت حسناته وسيئاته أن يدخل الجنة...

وشفاعة أخرى هي شفاعته فيمن قال: لا إله إلا الله ولم يعمل خيرا قط، ومستندها

<sup>(</sup>۱) فتح الباري (۱۱/ ٤٣٧).

رواية الحسن عن أنس كما سيأي بيانه في شرح الباب الذي بليه، ولا يعنع من عدها قول الله تعالى له: دايس ذلك إليك، لأن المنفي يتعلق بعباشرة الإخراج، وإلا فنفس الشفاعة منه قد صدرت، وقيوها قد وقع وترتب عليها أثرها)<sup>(۱)</sup>.

وقال أيضا: (قال البيضاوي: وقوله: وليس ذلك لك: ! أي أنا أفعل ذلك تعظيا لاسمي وإجلالا لتوحيدي، وهو غصص لمعوم حديث أبي هريرة الآبي: وأسعد الناس بشفاعتي من قال لا إله إلا الله خلصاء. قال: ويحمل أن يجري عل عمومه ويحمل عل حال ومقام آخر. قال الطبي: إذا فسرنا ما يختص بالله بالتصديق للجرد عن الشعرة، وما يختص برسوله هو الإيهان مع الشعرة من اذوباد البقين أو العمل الصالح حصل الجمع.

قلت [ابن حجر]: ويجتمل وجها آخر، وهو أن المراد بقوله: فليس ذلك لك ا مباشرة الإخراج لا أصل الشفاعة، وتكون هذه الشفاعة الأخيرة وقعت في المذكورين، فأجيب إلى أصل الإخراج، ومنع من مباشرته، فنسبت إلى شفاعته في حديث: «أسعد الناس، لكونه ابتدأ بطلب ذلك، والعلم عندالله تعالى) انتهى كلام الحافظ<sup>(1)</sup>.

فتحصل من هذه الأوجه الثبانية أنه لا حجة لمن استشهد بهذا الحديث على نجاة تارك العمل الظاهر بالكلية، وأنه ينبغي أن تفهم هذه اللفظة في ضوء الروايات الأخرى وما أجم عليه السلف.

<sup>(</sup>۱) فتع الباري (۱۱/ ٤٦٤). (۲) السانق (۲۱/ ٤٣٧).

\_\_\_\_\_

وحاصل هذه الأوجه أمران:

الأولى: أن هؤلاء الجهنميين من أهل الصلاة، فلا يصح أن يقال إنهم تركوا العمل الظاهر بالكلية، وعليه فالحديث خارج عن عل النزاع.

والثاني: أنه على فرض أنهم ليسوا من أهل الصلاة، وأنهم لم يعملوا شيئا قط من عمل الجوارج، فهو عمول على حالة خاصة، لا يعارض بها ما دل عليه المدليل من كفر تارك الصلاة، وما أجمع عليه أهل السنة من لزوم العمل في الإيهان وكفر تاركه بالكلية، والله أعلم".



<sup>(</sup>١) وعل هذا فعن استشهد بكلام لأهل العلم - ابن رجب أو غير - أي أن هؤلاء حصلت لهم النجاة وليس لديم عمل، وأراد أن يعمم الحكم في كل من ترك العمل الظاهر مع القدرة ، أي يفعمه ذلك، الأن القائل بيا سبق قد يراها حالة خاصة، لا تعارض التصوص، ولا تفتح من تكفير تمارك الصلاق، ولا من الجزء بأن العمل لا بدت في الإيان، كما هو الحال في تترى اللجنة الدائمة، فتبته ولا تغتر بكل ما ينظل!

## البحث الرابع: الجواب عن حديث: ولم يعمل خيرا قط إلا التوحيد،

عَنْ إِي مُرْيَرُةَ أَنْ رَسُولَ اللهَّ صَلَّ اللهُّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: وَقَالَ رَجُلُ لَمَ يَعْمَلُ اللهُّ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ قَالَ: وَقَالَ رَجُلُ لَمَ يَعْمَلُ اللّهُ عَلَيْهِ لِيُتَمَّدُنَّهُمُّ فَإِذَا مَاتَ خَمْرُهُمُ وَ وَذَرُوا يَضِفَهُ فِي النَّبِرُ وَيَضْفَهُ فِي النَّبِرُ وَقَالِهُ قَلِينٌ فَلَكُم عَذَاهِ لَا يُعْمَلُهُ أَعْدًا مِنْ الْعَالَمِنَ قَالَتِ اللهُّ النَّيْمُ فَخَمَّةً مَا فِيهِ وَأَمْرُ النَّجُ قَالَ لِمُوفَعَلَتُ قَالَ مِنْ خَدْمَتِكَ وَآلَتَ أَعْلَمُ فَفَقَرْ لَهُ وَاهِ البِخارِي ومسلم''،

وني رواية للبخادي: «قال كان رَجُلٌ يُسْرِثُ عَلَى تَضُو قَلَمَا حَضَرَهُ الْمُوثُ قَالَ لِيَتَبِهِ إِذَا أَنَا شُتُ فَاخْرِقُونِ ذُمَّ الْحَكُونِي ثُمَّ ذُرُونِي فِي الرَّبِحِ فَرَاهُ كَيْنُ فَعَرَ حَلَّلَ رَبُ عَذَهَ مَا عَلَيْهُ أَحَدًا قَلَّمَا مَاتَ فُجِلَ بِهِ وَلِكَ فَأَمْرُ اللهُ الْأَرْضَ فَقَالَ اجْمَعِي مَا فِيكِ مِنْهُ فَفَعَلَتْ فَإِذَا هُوَ قَالِمٌ قَفَالَ مَا مَمْلَكُ عَلَ مَا صَنَعَتَ قَالَ بَا رَبُّ خَفْتِكُكُ فَفَفَرَ لَهُ وَقَالَ غَيْرُهُ مَكَاتَكُ بَا رَبُ "".

ررواه احد: عَدَّنَنَا أَبُو كَامِلِ حَدَّنَا مُكَا كَنْ ثَابِتِ عَنْ أَبِي وَالِيعِ عَنْ أَبِي هُمُرْزَةَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَغَيْرُ وَاحِدِ عَنِ الحُسَنِ وَالنِ سِيرِينَ عَنْ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: وَكَانَ رَجُلٌ مِنْ كَانَ قَبْلَكُمْ أَيْهَمْلُ خَيْرًا قَلْهُ إِلَّا التَّرْجِيدَ فَلِنَّا اخْتُجْمَ قَالَ لِأَمْلِهِ الطَّرُوا إِذَا لَنَا يَتُ أَنْ يُجْرِقُوهُ خَنَّى يَهَمُوهُ مُثَمَّا ثُمَّ الْحَجُوهُ لَمْ الْوُوفِي يَوْمٍ يَعِي فَلَكَ مَاتَ فَعَلُوا ذِلِكَ بِهِ فَإِنْا هُرْ فِي قَبْشَةٍ اللهُ قَالَ اللهُ مَزَّ وَجَلْ يَا الزَّوْكَ إِنْ مَا خَلَكَ عَلَى مَا

<sup>(</sup>۱) البخاري (۲۵۰٦) ومسلم (۲۷۵۲).

 <sup>(</sup>٢) البخاري (٣٤٨١)، ولمسلم نحوها بلفظ: أسرف رجل على نفسه

فَمُلْتُ قَالَ أَيْ رَبُّ مِنْ عُمَاقِيكَ قَالَ فَغُورَ لَهُ يَا وَلَا يَمْمُلُ خَيْرًا قَطُّ إِلَّا التَّوْجِيدَهُ (".

احتج المخالف برواية أحمد هذه، وقال: (فإنَّ الاستثناءَ نصٌّ لا يحتملُ التَّاويل).

## والجواب من وجوه:

#### الأول:

أنه قد تقدم أن هذه اللفظة: (لم يعمل خيرا قط؟ هي من التشابه عند بعض أهل لعلم (\*)، وأنه يجب ردها إلى المحكم الذي أجمع عليه السلف، من أن الإيبان قول وعمل، وأنه لا يجزئ الإيبان من غير العمل، وإلى المحكم من أدلة تكفير تارك الصلاة، التي أجم على الأخذ بها أصحاب النبي ﷺ، وجهور السلف وأصحاب الحديث.

## الثانى:

أنه يقال في هذا الحديث ما قبل في الجواب عن حديث الجهنميين، من أنه محمول على حالة خاصة، أو هو عام مخصص بأدلة تكفير تارك الصلاة.

قال النووي علا : (اختلف العلماء في تأويل هذا الحديث... وقالت طائفة: كان هذا الرجل في زمن فترة، حين يضع بجرد التوحيد ولا تكليف قبل ورود الشرع على المذهب

<sup>(</sup>١) أحد (٢٧- ٥٠ وقال عقف: (للحديث إستادات أولها عن حادين سلمة عن ثابت البناني عن أبي والنع الصائغ عن أي هزيرة، وهذا إستاد عصل صحيح. وتأتيها عن حادين سلمة عن غير واحد عن الحسن وابن سرين مرسلا: وهو ضعيف لإرساله ولجهالة حادين سلمة).

 <sup>(</sup>٢) انظر كلام الشيخ ابن عثيمين فلا ص ٦٤، والشيخ البراك ص ٧٢، والشيخ الفوزان ص ٨٤.

الصحيح؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ (١)(٢٠).

وقد قرر شبخ الإسلام فخع في مواضع من كتبه أن هذا الرجل شك في القدرة والمعاد، لكنه كان جاهلا غطتا، فعذره الله<sup>(7)</sup>، وإذا كان كذلك، فلا يبعد أن يكون جاهلا بالأعمال والشرائع، لكونه في زمن الفترة، أو لعدم من يعلّمه. والنزاع إنها هو فيمن ترك العمل بعد بلوغه حكمه، وتمكنه من أدائه.

وقال الحافظ ابن حجر وقعد (ولعل هذا الرجل قال ذلك من شدة جزعه وخوفه» كما غلط ذلك الآخر، فقال: أنت عبدي وأنا ربك، أو يكون قوله: «لمن قدّر عليا « بنشديد الدال أي قدر علي أن يعذبني ليمذبني، أو على أنه كان مثبنا للمسانع، وكان في زمن الفترة، فلم تبلغه شرائط الإيمان. وأظهر الأقوال أنه قال ذلك في حال دهشته وغلبة الحوف عليه، حتى ذهب بعقله لما يقول، ولم يقله قاصدا لحقيقة معناه، بل في حالة كان فيها كالغافل والذاهل والنامي الذي لا يؤاخذ با يصدر منه، وأبعد الأقوال قول من قال: إنه كان في شرعهم جواز المفترة للكافر)".

ولا ينقضي العجب بمن يستشهد بهذا الحديث، الوارد في رجل من غير أمة محمد ﷺ

سورة الإسراه، آية: ١٥

<sup>(</sup>٢) شرح النووي على مسلم (١٧/ ٧١).

<sup>(</sup>٣) انظر: عِمرح الفتاری (١٩/٧)، (١/ ١١)، (١/ ١٨)، (٤٠٩/ ٣٤٧)، بقية المرتاد، ص (٣١٠) وما بعدها، الاستفامة (١/ ١٦٤)، منهاج السنة (٥/ ٤٨٤).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري (٦/ ٥٢٣) ط. دار المعرفة.

، قد قبل إنه آخر أهل النار خروجا منها، ليؤصل قاعدة عامّة في نجاة تارك العمل بالكلية، ضاربا بذلك النصوص والإجماع، مستدلا بها لم يسبقه إليه أحد.

وقد سبق نقل ما جاء في فتوى اللجنة الدائمة عن الإرجاء، من قولهم: (وأما ما جاء في الحديث إن قوما يدخلون الجنة لم يعملوا خبرا قط، فليس هو عاما لكل من ترك العمل وهو يقدر عليه، وإنها هو خاص بأولئك لعذر منعهم من العمل، أو لغير ذلك من المعاني التي تلاثم النصوص المحكمة، وما أجمع عليه السلف الصالح في هذا الباب)(١). الثالث:

أن المخالف يتمسك هنا بقوله: ﴿إلا التوحيد؛ ويعتبر هذا نصا على عدم وجود العمل، وقد فاته أن التوحيد ليس بجرد الكلمة كما يظنه من يظنه من الجهلة، بل التوحيد لابد أن يكون بالقلب واللسان والجوارح.

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب ظاه : (لا خلاف بين الأمة أن التوحيد: لابد أن بكون بالقلب، الذي هو العلم؛ واللسان الذي هو القول، والعمل الذي هو تنفيذ الأوامر والنواهي، فإن أخل بشيء من هذا، لم يكن الرجل مسلما)(").

والحديث أثبت لهذا الرجل: الخشية، وهي من التوحيد، ومن عمل القلب، الذي يتبعه عمل الجوارح.

<sup>(</sup>١) وانظر ما سبق نقله عن الشيخ ابن عثيمين الله ص ٦٤، وعن "التوضيح عن توحيد الخلاق" ص ١٥٢ فإنه مهم.

<sup>(</sup>٢) سن نقله شامه في (١/ ٢٥٧).

خاف أن بلقى الله يتقصيره.

فعن حذيفة هنت عن النبي ﷺ قال: (كَانْ زَجُلٌّ عِنْ كَانْ فَبَلَكُمْ بُسِيءُ الطَّنَّ بِمَعَلِهِ فَقَالَ لِأَمْلِهِ إِذَا أَنَّ شُخَفُونِي فَقَرُونِي فِي الْبَحْرِ فِي يُومٍ صَائِفٍ فَقَعُلُوا بِهِ فَجَمَعَهُ اللَّهُ ثُمَّ قَالَ مَا خَلَكَ عَلَى الَّذِي صَنَعْتَ قَالَ مَا حَلَى إلَّا كَانَكُو فَفَقَرْ لَهُ (١٠).

وأيضا: فمن قال بكفر تارك الصلاة، جعل الصلاة من التوحيد الذي لا نجاة للعبد إلا به، فكما لا ينجو من عبد غير الله، أو أشرك معه غيره، أو استحل عرما مجمعا عليه، لا ينجو من أتى بغير ذلك من النواقض، كترك الصلاة، وترك العمل بالكلية، إلا إذ كان في حالي يُعذر فيها بترك العمل.

والحاصل أن مذا الحديث لا يُشكل على أصول أهل السنة، ولا يقدح في محمات الأداة، بل يتدين نهمه في ضونها، وهذا لم يشكل على من رواه من الصحابة، ومن نقله من الأثمة، وله الحمد وللنة.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۹۸۰).



## المِحثُ الخامس: الجواب عن استدلالهم بحديث: «يدرس الإسلام»

مَن خُدَيْغَةَ بَنِ الْمَيَانِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهُ ﷺ (عَدُرُسُ الْإِسْلَامُ كَا يَدُوسُ وَشِيُ النَّوبِ حَتَّى لاَ يُدْرَى مَا صِيَامُ وَلا صَلَاةً وَلاَ نُسُكُ وَلا صَدَقَةً وَلَيُسْرَى صَلَ يَجَابِ اللهُ هِلا يَى لَيْلَةٍ فَلَا يَنْفَى فِي الْأَرْضِ مِنْهُ آيَةً وَيَنْقَى طَوْلِكُ مِنْ النَّاسِ الشَّنْحُ الْجَهِرُ يَتُولُونَ أَذَرْكَا آبَامَنَا عَلَى عَلِيهِ الْكَلِيّةِ لَا إِلَّهِ إِلّا اللهُ تَشَعَلُ تَشْرُعُنَّهُ وَلا ا عَنْهُمْ لَا إِلَّهِ اللهُ وَلَهُمْ لا يَدْرُونَ مَا صَدَةً وَلا صِيَامُ وَلا تَشْلُقُ وَلا صَدَقَةً فَأَعْرَضَ عَنْهُ خُدِيَّةً لُمْ رَدُعًا عَلَيْهِ تَلوَانًا فَيْ وَلِكَ يُمْوضُ عَنْهُ خُدْيَنَةً ثُمْ أَفْتِلَ عَلَيْهِ فِي النَّالِيَةِ فَلَالَ يَا صِلَةً لَنْجَمِهِمْ مِنْ النَّارِ لَكَلَانًا فَيْ

قال المخالف: هذا نص من حذيفة خ على أن تارك الصلاة - ومنها بقية الأركان - ليس بكافر بل هو مسلم ناج من الخلود في النار يوم القيامة.

## والجواب:

أن مذا الأثر خارج عن عل التزاع؛ إذ النزاع فيمن ترك الصلاة والأعيال الظاهرة، بعد علمه بوجوبها، وتحكنه من أدانها، وأسا من جهل وجوبها حتى مات، ولم يدر ما صلاة ولا زكاة ولا صيام، مع كونه مسلما يقول لا إله إلا الله، فهذا معذور، كما دل عليه أدلة كثيرة تعلم في بايها.

(۱) رواه ابن ماجه (۲۰۶۹) وقال البرصيري: (هذا إسناد صحيح رجاله تقات رواه مسقد في مستند من أبي عوانة عن أبي مالك ياسناده ومته، ورواه الحاكم في المستدرك من طريق أبي كربب عن أبي معارية به وقال صحيح عل شرط مسلم). وصحمته الألباني. قال شيخ الإسلام فقد: (وكثير من الناس قد ينشأ في الأمكنة والأزمنة الذي يندرس فيها كثير من علوم النبوات، حتى لا يبقى من يبلغ ما بعث الله به رسوله من الكتاب والحكمة، فلا يعلم كثيرا عا يبعث الله به رسوله، ولا يكون هناك من يبلغه ذلك، ومثل هذا لا يكفره و فذا اتفق الأنمة على أن من نشأ ببادية بعيدة عن أهل العلم والإيان، وكان حديث المهد بالإسلام، فأنكر شيئا من هذه الأحكام الظاهرة المتواترة، فإنه لا يحكم بكفره حتى يعرف ما جاه به الرسول، وفحذا جاه في الحديث: فياتي على الناس زمان لا يعرفون فيه صلاة ولا زكاة ولا صوما ولا حجا، إلا الشيخ الكبير. والمجوز الكبيرة يقول: أدركنا آباها وهم يقولون: لا إله إلا الله ....)(1).

وقال الشيخ ابن عبيين هلا: (القسم الرابع: ما ورد مقيدا بحال يعدّر فيها بترك السلاة، كالحديث الذي رواه ابن ماجه عن حذيفة بن البيان قال قال رسول الله على الميدّر من الإسلام الميدن. وفيه: وترَيّتُم طَوَّ إِنفُ مِن الشّامِ الشَّيعُ الْحَرْبِيَةُ وَلَى الدَّوْتِ المعدّن، وفيه: وترَيّتُم طَوَّ إِنفُ مِن الشّامِ الشَّيعُ الْحَبِيرُ وَالْمَحُورُ يَتُولُونُ أَوْرَقُنَا ابْتَاتَا عَلَى عَدِهِ الْكَلِيتَةُ لَا إِلَّهُ إِلَّهُ فَتَنْ تَقُومُ اللهِ اللهُ عَنْمَ لَا يَوْلُونُ مَا صَلَّةً وَلَا حِيامٌ وَلا تُسْلُقُ اللَّيمُ وَلَا اللهُ وَمَعْ لَا يَدُورُونَ مَا صَلَّةً وَلا حِيامٌ وَلا تُسْلُقُ وَلا مَدَاقًا فَا وَمَعْ مَا يَعْدُونُ فَا صَلَّةً وَلا مِنْ اللهِ وَلا اللهُ وَلا تُسْلُقُ مَا أَشْلُكُ مَا مَلَالِهُ وَلا يَعْلُونُ مَلُ فَلَا عَلَى وَلا اللهِ اللهِ اللهُ الله اللهُ ال

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١١/٤٠٧) وما بعدها، وانظر: بغية المرتاد، ص (٣١١).

يتمكنوا من فعلها، كمن مات عقبب شهادته قبل أن يتمكن من فعل الشرائع، أو أسلم في دار الكفر قبل أن يتمكن من العلم بالشرائم)( ...

وقال الشيخ الألباني فقد: (وهذا الحديث الصحيح يستفاد منه أن الجهل قد يبلغ يبعض الناس أنهم لا يعرفون من الإسلام إلا الشهادة، وهذا لا يعني أنهم يعرفون وجوب الصلاة وسائر الأركان ثم هم لا يقومون بها، كلا ليس في الحديث ثبيء من ذلك، بل هم في ذلك ككثير من أهل البوادي والمسلمين حديثا في بلاد الكفر لا يعرفون من الإسلام إلا الشهادتين.

وقد يقع شيء من ذلك في بعض العواصم فقد سألني أحدهم هاتفيا عن امرأة تزوجها وكانت تصلي دون أن تغتسل من الجماع...) ثم نقل هد عن شيخ الإسلام قوله: (ومن علم أن محمدا رسول الله ﷺ فآمن بذلك ولم يعلم كثيرا بما جاء به لم يعذبه الله على ما لم يبلغه...)(").

(١) الشرح الممتع (٢/ ٣٢).

 <sup>(</sup>۲) حكم تارك الصلاة من (۵۵). وقد احتج الشبخ فله بينا الحديث على عدم تكفير تارك الصلاة، كيا في
السلسلة الصحيحة (۱/ ۱۳۰)، لك في تعليف هذا كأنه اتب إلى خورج هذا الأثو عن عمل النزاع،
فاكتف بتقرير سالة العذو، ونقل كلام شيخ الإسلام، وهذا هو الصواب، والله أعلم.

\_\_\_\_ الجواب على الأدلة النقاية \_\_\_\_\_

وإذا كان الأمر كذلك، فلا وجه لنقض إجاع الصحابة على تكفير تارك الصلاة بهذا النقل عن حذيفة هخت ، إذ المخالف مطالب بنقل صحيح عن صحابي واحد، يرى أن ترك الصلاة ليس كفرا، في حال العلم والتمكن والسعة، لا في حال العذر والمساعة، وهذا ما لم نقف عليه بعد، ولا أوقفنا أحد عليه، فصح إجماعهم، ولله الحمد والمنة.

وقد سبقت الإشارة إلى أهمية تحرير عمل النزاع في هذه المسألة قبل الدخول في تفاصيلها.





### البحث السادس: الجواب عن استدلالهم بحديث معاذ خلت في بعثه لأهل اليمن

عَن ابن عَبَّس رَضِي اللهُ عَنْهَا قَالَ وَالْ رَسُولُ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَاسَّمْ لِمَناذِ بَن جَبَل حِنْ بَعَثَهُ إِلَّ النَّهُ نِ: اللَّكَ سَتَأَيْهِ قَوْدًا أَهَلَ رَئِيلٍ فَإِذَا جِنْتُهُمْ فَادَعُهُمْ إِلَى أَن بَسْقَهُ اللَّهُ اللَّهُ قَدْ فَرَضَ لا إِلَّهَ إِلَّا اللهُ وَإِنَّ مُحْتَدًا رَسُولُ اللهُ فَإِنْ هُمْ أَطَاهُوا لَكَ بِلَدِكَ فَأَخْرِهُمْ أَنَّ اللهُ قَدْ عَلَيْهِمْ خَسْ صَلْوَاتِ فِي كُلْ بَرْمٍ وَلَذَاتِهُ وَإِنْ هُمْ أَطَاهُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْرِهُمْ أَنَّ اللهُ قَدْ فَرَضُ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً ثُوْخَذُ مِنْ أَغْمِياتِهِمْ قَدْرُهُ عَلَى فَقَرَائِهِمْ فَإِنْ كَسَلَ اللهُ وَلِ

استشهد به أحدهم، وقال: (وهذا دليل على أن الإسلام يصح من صاحبه، ولو لم يعمل؛ إذ لا يجوز لأحد أن يأمر بشي، دون ركته أو شرطه الذي لا يصح إلا به). شم قال: (فلو كان إيان العبد لا يصح إلا بوجود عمل ظاهر غير الشهادتين، فقيل لمن يريد أن يسلم: أن يشهد شهادة التوحيد، ويعمل معها عملا مباشرا، يصحح إيهائه الباطن،

## والجواب من وحوه:

#### الأول:

أن هذا الاستدلال من أغرب ما رأيت، وهو من جنس استدلال الحرافيين وعباد القبور على أن العصمة تثبت بالشهادتين ولو فعل قائلها ما فعل من النواقض!

رواه البخاري (١٤٩٦) ومسلم (١٩).

فالمخالف لا يميز بين ثبوت المصمة، واستمرارها، أو بين ثبوت حكم الإسلام، ودوامه، وكان الأولى له حيث أراد هذا الاستدلال، أن يستدل بحديث أسامة، وبغيره مما ما خذ منه الحكم بالإسلام بالشهادتين!

فقوله: (الإسلام يصح من صاحبه، ولو لم يعمل).

جوابه أن يقال: ماذا تعني بالإسلام، ثبوته ابتداءً، أم دوامه واستمراره؟

أما الأول، فلا نازع في أن الإسلام يثبت ابتناه بدون عمل، وقد قدمت أنه يحكم بالإسلام بمجرد النطق بالشهادتين، وأن ذلك مجمع عليه، ثم يطالب بالنزام أحكام الإسلام.

وأما الثاني: وهو استمرار حكم الإسلام مع ترك العمل، فهذا على التزاع، وليس في الحديث أن الكتبابيّن الذي بعث إليهم معاذ لو تركوا العمل، استمر الحكم لهم بالإسلام، غاية ما فيه أنه لم يُطلب منهم العمل إنتذاء، بل لم يُطلب منهم التزام العمل، وهذا لا تترض فيه لحكم ترك العمل، أو الالتزام، كما سبأتي.

قال ابن رجب الحنبل علا : (ومن المعلوم بالضرورة أن النبي 養 كان يقبل من كل من جاءه يريد الدخول في الإسلام الشهادتين فقط، ويعصم دمه بذلك، ويجعله مسلما، وقد أنكر على أسامة بن زيد قتله لمن قال لا إله إلا أنه، لما رفع عليه السيف، واشتد نكره عليه، ولم يكن 義 يشترط على من جاءه يريد الإسلام أن يلتزم الصلاة والزكاة). وقال: (مع أن من أقر بالشهادتين صار مسلما حكماً ('')، فإذا دخل في الإسلام بذلك، ألزم بالقيام ببقية خصال الإسلام)('').

وقال شيخ الإسلام ظلاد : (ويكون ﷺ قد قال كلا من الحديثين في وقت، فقال: :
المُيْرَثُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لاَ إِنَّه إِلَّا الله أو ليعلم المسلمون أن الكافر المحارب
إذا قالها وجب الكف عنه، وصار دمه وماله معصوما، ثم يين في الحديث الأخر أن
الثنال عدو إلى الشهادتين والمبادتين؛ ليُعلم أن تمام العصمة وكهلما إنها تحصل بذلك،
ولئلا تقع الشبهة؛ فإن بجرد الإقرار لا يعصم على الدوام، كيا وقمت لبعض الصحابة،
حى طلاها الصديق ثم وافقه، وتكون فائدة ذلك أنه إذا قال: لا اله إلا الله، كان قد
شرع في العاصم لدمه، فبجب الكف عنه، فإن تم ذلك تُعققت العصمة، وإلا
بطلت)(").

وقال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن فله : (أما جَعُله[أي المخالف] شيخًنا فِقَد بمن يشترط الشرائع الإسلامية في الدخول فيه، فهذا باطل، إنها تشترط المبائ

 <sup>(</sup>١) وفائدة الإسلام الحكمي (أنات إذا حكمنا بإسلامه طالبناء بلوازم الإسلام، فيرث أقاربه المسلمين،
 ويرثونه، وإن قال: فعلته استهزاء، فتخبره مرتماء والشرق بين كونه مرتما وبين كفره الأصمي أن كفر
 الروة لا يقر عليه بخلاف الكفر الأصمي، فيتر عليه) الشرح المنتج للشيخ بان عثيمين فظه (١٩/٣).

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم (٢/ ٢٢٨).

<sup>(</sup>٣) شرح العملة (٢/ ١٣).

ونحوها في صحة الإسلام، لا في الدخول فيه)<sup>(١)</sup>.

فمن قال: لا إله إلا الله عمد رسول الله، فقد دخل في الإسلام، ثم يطالب بالعمل، ومنه الصلاة، فإن لم يفعل، فهو كافر في قول جمهور السلف وأصحاب الحديث، تمن لم يشكل عليهم هذا الحديث، بل لم يشكل على تخالفيهم، ولا علمت أحدا استدل بهذا الحديث على ما استدل به المخالف.

## الثاني:

أن نظير استدلال المخالف أن يقال: عدم الإيهان بالملائكة أو الكتب أو القدر أو البعث ليس كفرا؛ لأن هذه الأمور لو كانت أركانا للإيهان لا يصح بدونها، للزم ذكرها عند الدخول في الإسلام؛ إذ على قول المخالف (لا يجوز لأحد أن يأمر بشيء دون ركته أو شرطه الذي لا يصح إلا به)!!

وهذا باطل قطعاة فإن من أتى بالشهادتين حكم بإسلامه إجماعا، وقد لا يكون سمع شيئا عن الكتب المتزلة، أو الإيبان بالقدر. فقُلم من ذلك أن تأخير هذا عن الشهادتين، لا مدخل له في الحكم بأنه ركن أو شرط، أو أن ترك حرام أو كفر. وكذلك الصلاة والعمل، لا يلزم من عدم ذكرها عند الدعوة إلى الإسلام ألا تكون ركسا أو شرطا، كها توهم المخالف.

وأيضا: (فالتزام) وجوب الصلاة ونحوها من الواجبات المعلومة في الإسلام، لابد

(١) مصباح الظلام ص (٣٥٨).

177

منه، وترك هذا الالتزام كفر اتفاقا، ومع ذلك فلم يكن النبي ﷺ يشترط على من جاءه يريد الإسلام أن يلتزم الصلاة والزكاة، كيا سبق.

وابلغ من ذلك أن يقال: إن من أهل العلم من يثبت الإسلام لمن قال: لا إله إلا الله. دون أن يشهد لمحمد ﷺ بالرسالة، ثم يُلزم بعدها أن يقول: محمد رسول الله، فبإن أبعى صار مرتدا، ولا نزاع في أن الشهادة بالرسالة ركن الإسلام والإيهان!

قال النووي فقد: (والمذهب الذي قطع به الجمهور أن كلمتي الشهادتين لا بد منها، ولا يحصل الإسلام إلا بها، وحكى الإمام مع ذلك طريقة أشرى منسوبة ألل المنقبن أن من أنى من الشهادتين بكلمة تخالف معتقده محكم بإسلامه، وإن أنى منها با يوافقه لم يحكم، فإذا وخد النتري، أو قال المعلل: لا إله إلا الله، مجمل مسلماً، ومُرض عليه بنهادة الرسالة، فإن أنكر صار مرتدا، واليهودي إذا قال: عصد رسول الله، حكم بإسلام ""، وحكى عن هذه الطريقة خلافا في أن اليهودي أو النصراني إذا اعترف بصلامة توافق مائنا، أو حكم يختص بشريعتنا، هل يكون ذلك إسلاما، وقال: على معظم المحتقين إلى كونه إسلاما، وعن القاضي حسين في ضبطه، أنه قال: كل ما كفر المسلم بجحده صار الكافر المخالف له مسلماً بعقده، ثم إنّ كذب غير ما صدّق به كان مرتدا.

 <sup>(</sup>۱) قال شبخ الإسلام قله: (لكن تناز عوا فيها إذا قال: أشبه أن عصدا رسول الله: هل يتضمن ذلك
 الشهادة بالتوجيد أو لا يتضمن؟ أو يقرق بين من يكون مقرا بالتوجيد ومن لا يكون مقرا على ثلاثة
 أتوال معروفة من مقصب أحد وغيره من الفقهاء) أنتهي من درد التعارض (١٠٧/٤).

فرع: استحب الشافعي رضي الله عنه أن يمتحن الكافر عند إسلامه بإقراره بالبعث بعد الموت)(١٠).

وقال الحافظ ابن حجر ظهد: (واستدل به [أي بحديث معاذ] على أنه لا يكفي في الإسلام الاقتصار على شهادة أن لا إله إلا الله حتى يضيف إليها الشهادة لمحمد بالرسالة، وهو قول الجمهور، وقال بعضهم: يصير بالأولى مسلم، ويطالب بالثانية، وفائدة الحلاف تظهر بالحكم بالردة)<sup>(17)</sup>.

فهل يقال إن هذه الطائفة من أهل العلم لا ترى الشهادة لمحمد 義 بالرسالة ركنا؛ لأنها لم تشترط الإتيان بها عند الدخول في الإسلام؟!

وهذا البعث بعد الموت، لا يصح إيهان أحد إلا به، ومع ذلك يشت الإسلام الحكمي بدونه، ولا يشترط ولا يجب ذكره مع الشهادتين، فكلم من ذلك قطعا أنه لا تلازم بين كون العمل ركنا أو شرطا لصحة الإسلام، وبين ذكره مع الشهادتين، وأنّ قول المخالف: لا يجوز لأحد أن يامر بشيء دون ركنه أو شرطه، كلام باطل، لم يسبق إليه، وهو مشابه لقول بعض الغلاة الذين لا يحكمون بإسلام من أتى بالشهادتين حتى يعتمون ويغير، أو يدخل وقت الصلاة فيصل!

فانظر كيف تلعب الأهواء بأهلها، فتراهم ينتقلون من بدعة إلى بدعة، ومن تفريط

<sup>(</sup>١) روضة الطالبين (٨/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري (٣/ ٢٥٩).

إلى إفراط.

وكاني بهذا المخالف يقترح على جهور السلف وأصحاب الحديث القنائين بكفر تارك الصلاة، ألا يحكموا بإسلام الكافر حتى يقرن الشهادتين بفعل الصلاة! وإلا لم تكن الصلاة عندهم وكنا، ولا كان تركها كفرا!

### الثالث:

أن الكافر إذا دخل في الإسلام، طولب بالواجبات إذا كان أهلا للوجوب، في زمن الوجوب، فيطالب بالصلاة إذا أدرك من وقنها قدر الركعة أو التكبيرة - على خلاف-، فيصليها مع ما يُجمع إليها قبلها، في قول الجمهور (())، ومن أسلمت حال حيضها أو نفاسها، لم تُماع إلى الصلاة؛ وليس هذا لأن الصلاة ليست ركتا، أو تركها ليس كفرا، فهذا أمر آخر. وكذلك الزكاة والصوم والحج لا يطالب بشيء منها إلا إذا توفرت فيه شرائط الوجوب.

وليس في هذا الحديث أن الكتابي إذا أسلم، أمهل وترك، ولم يطالب بالعمل، حال وجوبه عليه، وإنها يدل الحديث على أنه لا يطالب بالعمل قبل الإسلام، فلا يدعى إلى الصلاة قبل أن يسلم <sup>(7)</sup>، لأن الإسلام شرط في صحتها، ولا يدعى إلى الزكاة قبل أن

 <sup>(</sup>١) انظر: المغنى (١/ ٤٤١). ورجع الشيخ ابن عثيمين قله أنه لا تلزمه إلا الصلاة الحاضرة. انظر: الشرح المنع (١/ ١٣١).

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة لشبخ الإسلام (٦/ ٣٦) وقد استدل على ذلك بحديث معاذ عند .

بصلي؛ لأنه إذا لم يقر بالصلاة كفر، وصار ماله فيثا، فلم تنفعه الزكاة<sup>(١)</sup>.

وهل المطلوب هنا هو الإقرار بالصلاة فقط، أم فعلها؟

الجواب: المطلوب نعلها، لا جرد الإقرار بوجوب؛ وقد دل عل ذلك قوله في الرواية الاخرى: افَأَخْيِرُهُمُ أَنَّ اللَّهُ قَدْ قَرَصَ عَلَيْهِمْ خَسَّ صَلَوَاتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهمْ فَإِذَا صَلَّوا فَأَخْرِهُمُ أَنَّ اللَّهُ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ زَكَاةً فِي أَصْوالِهُمْ تُؤْخَذُ مِنْ غَيْبِهمْ فَتُرُدُّ عَلَ فَقِيمِمُهُ\*\*\*.

و في رواية: «فَإِذَا فَعَلُوا فَأَخْيِرُهُمْ أَنَّ اللهَّ قَدْ فَرَصَ عَلَيْهِمْ زَكَاةً تُؤْخَدُ مِنْ أَغْيَبَالِهِمْ نُتُرُدُّ عَلَى مُقْرَائِهِمْ '''.

وهذا مضر لقوله: وقَوْلَ هُمُّ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ، وتكون العلة في ترقيب الزكاة على الصلاة، أنه لا يصح الإسلام بدون الصلاة، كها هو القول الذي دلت عليه النصوص، وأجم عليه الصحابة.

والقصود أن المخاطبة بغد الواجبات، تختلف بحسب الزمان والكان، وبحسب حال الكلّف نفي، وهذا شيءً، والحكم بأن تركها أو ترك بعضها كفرً، شيءً آخر، فعدم مطالبة من أسلمت حال حيضها، بالصلاة، لا يعنى أن ترك الصلاة ليس كفرا.

<sup>(</sup>١) فتح الباري (٣/ ٣٥٩) ط. دار المعرفة.

<sup>(</sup>٢) البخاري (٧٣٧٢).

<sup>(</sup>٣) البخاري (١٤٥٨) ومسلم (١٩).

أن استشهاد المخالف بهذا الحديث على عدم تكفير تارك العمل لا وجه له! إذ عمل النزاع في هذه المسألة، فيمن ترك العمل، مع بلوغه حكمه، وتحكته من فعله، وأسا من لم يطالب بالفعل، فعدم أهليته، أو لعدم إدراكه وقت الوجوب، فهذا خارج عن عمل النزاع، وهذا من اخترمته المنبة قبل إمكان العمل - كها في قصة اليهودي - فهر مسلم بلا نزاع، والكلام لميس فيمن ترك العمل وقتا أو وقتين، أو يوما أو يومين، بل المخالف يشت الإسلام لم عاش دهره لا يسجد في سجدة، ولا يؤدي له فرضا ولا نفلا، ويزعم أنه مع ذلك مترًّ منافذي الباطن، بل معه القدر اللازم من الخوف والرجاه والمحبة!

#### الخامس:

أن معاذا هيئ وهو راوي هذا الحديث، عن يقول بكفر تارك الصلاة، وهو من علياء الصحابة وفقهاتهم، وهو أحق الناس يفهم هذا الحديث، الذي وُجُّه به إلى البعن داعيا ومعلًا، فلم يفهم منه ما فهم المخالف من أن تأخير الدعوة إلى الصلاة - عن الشهادين - يعني أن تركها ليس كفرا، فضلا عن أن يفهم منه أن ترك العمل كلم، يستغر معه الأسلام ويشت!

وقد نَسب إلى معاذ هجنت القولَ بتكفير تارك الصلاة، جماعةٌ من الأثممة، منهم ابن حزم والمنذري وعبدُ الحق الأشبيلي وابنُ القيم، وغيرُهم.

قال المنذري فظه : (قال أبو محمد بن حزم: وقد جاء عن عمر، وعبد الرحمن بن عوف، ومعاذ بن جبل، وأبي هريرة، وغيرهم من الصحابة رضى الله عنهم أن من ترك صلاة فرض واحدة متعمدا حتى يخرج وقتها، فهو كافر مرتد، ولا نعلم لهؤلاء من الصحابة غالفا.

قال الحافظ عبد العظيم: قد ذهب جماعة من الصحابة ومن بعدهم إلى تكفير من ترك الصلاة متعمدا لتركها حتى يخرج جميع وقتها، منهم: عمر بن الخطاب، وعبد الله بن مسعود، وعبد الله بن عباس، ومعاذ بن جبل، وجابر بن عبد الله، وأبو الدوداء خشف \('')

وقال ابن القيم ظُّك : (وقد تقدم مثل ذلك عن معاذ بن جبل، وعبدالرحن بن عوف، وأي هريرة، ولا يعلم عن صحابي خلافهم.

وقال الحافظ عبد الحق الأشبيلي فقد في كتابه في الصلاة: (ذهب جملة من الصحابة رضي الله عنهم ومن بعدهم إلى تكفير تارك الصلاة متعمدا لتركها حتى يخرج جميع وقتها، منهم عمر بن الخطاب، ومعاذ بن جبل، وعبد الله بن مسعود، وابن عباس، وجابر، وأبو المدرداء، وكذلك روي عمن عملي بمن أبي طالسب كسرم الله وجهسه، همؤلاء ممن الصحابة...))".



<sup>(</sup>١) الترغيب والترهيب (١/ ٢٢)، وانظر الصلاة وحكم ناركها لابن القيم، ص (٢٩، ٣٤).

<sup>(</sup>٢) الصلاة وحكم تاركها لابن القيم، ص (٤٣) وانظر ص (٢٩).







وقد أكثر المخالفون في هذه المسألة من إيراد الشبه العقلية، التي مؤداها:

التشكيك فيها أجمع عليه أهل السنة، من أن الإيهان قول وعمل ونية، لا بجزئ
 واحد من الثلاثة إلا بالآخر.

٢- الالتفاف على مفهوم "الشلازم بين الظاهر والباطن" وتفريف من حقيقته ومضمونه، وجعل هذا الشلازم مقصورا على الإيبان الكامل في القلب، فهذا الذي يستلزم العمل عندهم، وأما أصل الإيبان، فلا تلازم بينه وبين العمل الظاهر!

٣- الالتفاف على مقولات شيخ الإسلام فله في مسألة التلازم، والزعم بأن الظاهر عنده هو القول والعمل معا، وأن انتفاء العمل وحده لا يخرم الأصل الباطني.

 إنشفيب على ما قرره أهل العلم المعاصرون من أن" مقولة العمل شرط كيال في الإبهان"هي مقولة المرجئة.

فهذه هي المضامين العامة التي تدور حولها شبهاتهم العقلية، وقد بلغت بعد الحصر والتتبع: عشر شبهات

وقد تأملت هذه الشبهات، فرأيت مردها إلى سوء الفهس، أو سوء القصد، أو هما معا، والغالب هو الأول، والموفق من وفقه الله، ومن لم يجعل الله له نورا فها له من نور.



## الشبهة الأولى:

قولهم: إن السلف أوادوا بقولهم: "الإيمان قول وعمل"، بينان الإيمان المطلق (الكامل)، فهذا الذي يشمل القول والعمل، وأما مطلق الإيمان، أي القدر الذي لابد منه لصحة الإيمان، فلا يدخل فيه العمل، بل هو التصديق وعمل القلب وقول اللسان.

وحجتهم في ذلك أن السلف قالوا مقولتهم هذه في معرض المرد على المرجئة التي زعمت أن تارك العمل مؤمن كامل الإيهان، فين السلف أن العمل لابد منه في الإيهان الكامل<sup>(1)</sup>.

# والجواب من وجوه :

الأول:

أن السلف لم يكتفوا بقولهم: الإيهان قول وعمل، حتى يقال: مقصودهم الإيهان

<sup>(</sup>۱) هذه الشبهة قررها غير واحد من المخالفين؛ واستشبه لما اصدهم يقول شبخ الإسلام في من أحيال الجوارح: (وهي شبة من بجموع الإيهان المثلق ومعض ل») وعلق عليه يقوله: (فالأحيال المظاهرة – طاعات ومعاص – وجودا وعدما – متعلقة بالإيهان المثلق، لا مطلق الإيهان افتيه ...). وحالق في موضع آخر يقول: (فلنا: وإنتقاء الإيهان المثلق – وهو كهاله – لا يلزم من انتفاء (مطلق الإيهان) – وهو أصله -- كها قررة شيخ الإسلام – فيلا – فيلا – في مواضع -) انتهى.

قلت: سبأن الجواب القصل عل ما فهموه من كلام شبخ الإسلام، وذلك في القصل الأخير إن نسأه الحة. لكن أشير إلى أمر لا يتفى عل ذي فهم، وهم أن قول اللسان شعبة من شسب الإيمان المطلق أيضا اكتبا هو نص حديث شعب الإيمان، فهل بقال سبتاء عل فهم المخالف-: (فقول اللسان- وجودا وعلما-متعلق بالإيمان المطلق، وانتفاء الإيمان المطلق لا يلزم مت انتفاء مطلق الإيمان؟؟! وأمان المخالف أنّ تصديق القلب شعبة من شعب الإيمان المطلق أيضا؛ فهل بعدح أن يقول به ما قال في الأجمال؟!

الكامل أو الأصل أو غير ذلك، بل بينوا مرادهم، فقالوا: لا يجزئ القول دون العمل، ولا يقبل القول إلا بالعمل، كها لا يقبل العمل إلا بالقول. وقالوا: العمل يصدَّق أن في القلب إيانا، فإذا لم يكن عمل كذّب أن في القلب إيانا، وقالوا: من صدق بالقول وترك العمل كان مكذبا وخارجا من الإيان، وقالوا: إذا كان قولا بلا عمل فهو كفر، كها نقله شيخ الإسلام عن سهل التستري ولم يتكره (10 رجعلوا العمل من الإيان كالشفين من اللسان، لا يصح الكلام إلا بها، وقالوا: وفي سقوط العمل ذهاب الإيان، لل غير ذلك من مقولاتهم الواضحة (10 ولو كان الأمر عل ما ذكر المخالف لم يكن ترك العمل كفرا، ولا كان قبول القول متوقفا عليه.

#### الثانى:

أن المرجئة خالفت أهل السنة في مسائل عدة:

في دعواها أن العمل ليس من الإيبان - المجزئ أو الكامل-.

وفي دعواها أنه لا تلازم بين الظاهر والباطن، وأن الإبيان يمكن أن يكون تاما كاملا في القلب من غير عمل الجوارس.

ملا في القلب من غير عمل الجوارح. وفي دعواها أن الإيمان شيء واحد، لا يزيد ولا ينقص ولا يستثنى منه- ومنهم من

وفي دعواها أن الإيهان تيء وأحله لا يزيد ولا ينفص ولا يستتني منه- ومنهم مر أثبت ذلك كها سبق-.

(١) انظر ص: ١٧، وانظر كلام الأجري وابن بطة ص ١٨، ٢٢

<sup>(</sup>٢) انظر هذه النفو لات في الفصل الثالث من الباب الثالث.

144

وفي دعواها أن الكفر لا يكون بالعمل، بل بالجحود والتكذيب، أو العناد عند طائفة منهم.

وكان قول أهل السنة مع اختصاره وإحكامه - وافياً بيبان معتقدهم، والرد على غالفيهم، فقولهم: الإيمان قول وعمل مبني أو لا على النصوص التي دلت على ذلك، ومنضمن للرد على الرجنة في جل مقالتهم، فإذا أضيف إلى ذلك قولهم: يزيد وينقص ويستنى في، أتى عل جيع مقالة المرجنة، بل وغير المرجنة، كالخوارج والمعتزلة.

والمتصود أن قول القاتل: أرادوا بذلك الردعلى المرجنة لأنها تثبت الإيبان الكامل بلا عمل، تحكم ودعوى بلا برهان، وإلا فلقاتل أن يقول: بل أرادوا الردعل المرجنة في الأمرين معا، في زعمها أن الإيبان يصح ويكمل بلا عمل، فينوا أن العمل لابد منه، وأكدوا ذلك بعباراتهم الواضحة التي سبق ذكرها، من نحو: لا يجزئ، ولا ينفع، ولا

والحاصل أن المخالف لم يسق حجة صحيحة على ما ادعاه، وإنها اعتقد ثم تكفّف في هم كلام السلف وتأويله (١٠) ورأيت من يحتج هذا بكلام لشيخ الإسلام حاصله أن الإيان المطلق يتضمن القول والعمل، وهذا لا حجة فيه، ولا معارضة بينه وبين قولنا: مطلق الإيان لابد فيه من العمل، فمطلق الإيان أو القدر المنجي من الخلود في النار لابد فيه من العمل، فمطلق الإيان أو القدر المنجي من الخلود في النار لابد فيه من أصل التصليق، وأصل أعهال القلب، وقول اللسان، وأصل عمل الجوازح، أو

 <sup>(</sup>١) يأن في جواب الشبهة الخاصة ذكر من سبق المخالف إلى هذا التأويل، كابن التلمساني والقسطلاني
 والنفراوي، وجيمهم من الأشاعرة!

أصل الطاعة، كما هو تعبير شيخ الإسلام، ويأتي نصه.

وأما الإيبان المطلق فإنه يتضمن أعلى الكيال من هذه الأركان، فيدخل فيه جميع الأقو ال والأعيال الظاهرة و الماطنة.

#### الثالث:

أنه على قول المخالف يكون العمل الظاهر ثمرة للإيمان للباطن وليس لازما، فيمكن أن يوجد الإيمان الباطن في القلب صحيحا عجزنا من غير أن يوجد العمل، وهذا حقيقة قول المرجنة، فإن المرجنة لا تنازع في كون العمل الظاهر ثمرة للإيمان الباطن، كها لا تنازع في أن تارك العمل مستحق للوعيد، ولكنها تنازع في كونه لازما لا ينفك عن الإيمان الباطن.

قال شيخ الإسلام فحمد (فإن المرجنة لا تنازع في أن الإبيان الذي في القلب بدهو إلى فعمل الطاعة، ويقتضي ذلك، والطاعة من ثمراته ونتائجه، لكنها تنازع همل يستلزم الطاعة:؟\".

وعا يؤكد هذا أن شيخ الإسلام فله يرى النزاع لفظيا مع من قال: الإيهان قول وتصديق، إن أقر بأن العمل الظاهر لازمٌ للإيهان الباطن لا ينفك عنه، بحيث إذا انتفى اللازم انتفى الملزوم <sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاري (۷/ ۵۰).

 <sup>(</sup>۲) انظر تفصیل ذلك فی الجزء الأول ص ۲۷۹ - ۲۸٦

وهذا يين أن دخول العمل في الإيران معناه أنه جزء أو لازم لابد منه، مرتبط بأصل الأسان لا تحاله فقط.

وأنت إذا تأسلت قول المخالف وجدته ممن لا يثبت التلازم بين الظاهر والباطن حقيقة، فيتصور قيام التصديق والمحبة بالقلب، من غير أن ينفعل البدن بالممكن من أعمال الجوارح، بل يتصور أن يعيش الرجل دهره لا يسجد فه سجدة، ولا يفعل له طاعة، ثم هو مصدق مقاد مستسلم!

وبيان ذلك أنهم يقولون: لو أتى بالتصديق والنطق وعمل القلب، ثم ترك جميع أعبال الجوارح، وعاش ولو مائة سنة على حاله هذا، يقعل جميع المحرمات، ويترك سائر الواجبات، غير أنه لا يرتكب ناقضا من نواقش الإسلام، فإنه يظل مسلما؛ لأن معه اصل الإيبان من التصديق وعمل القلب!

وهذا إقرار منهم بأن أصل الإيهان في القلب يُتصور وجوده واستمراره مع ترك جميع أعمال الجوارح، وهذا نفي للتلازم ولاشك(١٠).

ولما علم المخالف أن حذا حو حقيقة فوله، زعم أن التلازم لا يكون إلا في الإيهان الكامل! وأما أصل الإيهان في القلب - تصديقا وعملا – فإنه لا يستلزم شيئا من أعبال الجوارح! وحذه شبهة أخرى، وتحكّم آخر، ودعوى لا برهان عليها، وسيأتي الجواب عنها قريبا.

 <sup>(</sup>١) ولبست المصيبة في أن يقول هذا فلان أو فلان، ولكن البلية حقا أن ينسب مثل هذا الكلام إلى السلف!

الرابع:

أن شيخ الإسلام ظاه وهو من أعلم الناس بعقولات السلف والأثمة، احتج بهذا الإجاع على كفر تارك الصلاة، وعلى كفر تنارك العمل الظاهر، في مواضع، فعن ذلك قوله: (وأيضا فإن الإيان عند أهل السنة و الجهاعة قول وعمل كها دل عليه الكتاب والسنة و الجهاعة مقل وعمل كها دل عليه الكتاب والسنة و أجمع عليه السلف و عمل ما هو مقرر في موضعه، فالقول تصديق الرسول والعمل تصديق القول، فإذا خلا العبد عن العمل بالكلية لم يكن مؤمنا.

و القول الذي يصير به مؤمنا قول مخصوص و هو الشهادتان، فكذلك العمل هو الصلاة...

وأيضا فإن حقيقة الدين هـو الطاعة و الانقياد، وذلك إنـها يـتـم بالفعـل لا بـالقول فقط، فـمن لم يفعل لهُ شيئا فـها دان له دينا، و من لا دين له فهو كافر)(١١).

ولو كان العمل متعلقا بالإيهان الكامل فقط، لم يكن تركه كفرا، ولم يسخ الاحتجاج بهذا الإجماع على كفر تارك الصلاة.

وقال ظِلَّا : (وهذه المسألة لها طرفان: أحدهما: في إثبات الكفر الظاهر.

والثاني: في إثبات الكفر الباطن.

فأما الطرف الثاني فهو مبني على مسألة كون الإيبان قولا وعملاكما تقدم، ومن المتنع أن يكون الرجل مؤمنا إيمانا ثابتا في قلبه بأن الله فرض عليه الصلاة والزكاة

(۱) شرح العمدة (۲/ ۸۱).

والميام والحج ويعيش دهره لا يسجد قه سجدة، ولا يصوم رمضان، ولا يؤدي قد زكاة، ولا يجع إلى بيته، فهذا عننم، ولا يصدر هذا إلا مع نفاق في القلب وزندقة، لا مع إيان صحيح (١٠٠).

فقد جعل إثبات الكفر باطناً، لمن عاش دهره لا يؤدي هذه الأعيال، مبنياً على مسألة كون الإعيال، مبنياً على مسألة كون الإعيان، أو المعالد واخلا في (مطلق الإينان) أو القدر المنجي من الكفر، فصح أن قول السلف: الإيمان قول وعصل، يدخل فيه الإيمان المطلق الكامل، كما يدخل فيه الإيمان، فكلاهما لابد فيه من العمل.

ومثل ذلك قوله هلاه : (وقد تين أن الدين لابد فيه من قول وعمل، وأنه يمتنع أن يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله بقلبه، أو بقلبه ولسانه، ولم يؤد واجباً ظاهراً، لا صلاة ولا زكاة ولا صباحا ولا غير ذلك من الواجبات، [ولو قدّر أن يؤدي الواجبات] لا لأجل أن الله أوجبها، مثل أن يدوي الأمانة ويصدق الحديث، أو يعدل في قسمه وحكمه، من غير إيمان بالله ورسوله، لم يخرج بذلك من الكفر؛ فإن المشركين، وأهل الكتاب يرون وجوب هذه الأمور، فلا يكون الرجل مؤمناً بما لله ورسوله مع عدم شيء من الواجبات التي يختص بإنجابها عدد ﷺ)".

<sup>(</sup>۱) مجموع الفناوی (۷/ ۱۱٦).

 <sup>(</sup>٢) بموع الفتاري (١/ ٢١)، وما بين المقوفتين من تحقيق الإيهان الأوسط للدكتور علي بن بخيت الزهران ص (٥٧٧).

\_ كشف الشبهات العقاية

وهذا يدل- كسابقه- على أن شيخ الإسلام الخديفهم من قول السلف: الإيهان قول وعمل، أن العمل لابد منه لصحة الإيهان، وأنه داخل في مطلق الإيهان، الذي لا نجاة للمبد إلا به، ولهذا رتب عل ذلك تكثير تارك العمل.

#### الخامس.:

أن شيخ الإسلام على صرح بأن الكافر لو صدق وأقر بلسانه، لم ينفعه ذلك حتى يقترن التصديق بالعمل الباطن، ويقترن قول اللسان بالعمل الظاهر.

قال فقد: (فإذا قال أحد هولاه العالمين الجاحدين الذين ليسوا بمؤمنين: عمد رسول الله كقول أولئك اليهود وغيرهم، فهذا خبر عض مطابق لعلمهم الذي قال الله في قال الله في المؤمنين المؤمنين المؤمنين أن أن المؤمنين المؤمنين المؤمنين أن أن المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين بالمؤمنين بالمؤمنين بالمؤمنين بالمؤمنين بالمؤمنين بالمؤمنين المؤمنين ال

فهذه أربعة أركان لابد منها، والعمل الظاهر أحدها، وعبر عنه شيخ الإسلام بأصل الطاعة، وهو تعير دقيق. واشتراطه عظم وجود هذه الأركان الأربعة، هو تفسير لقول السلف رحهم الله: الإيمان قول وعمل، فلابد من قول ظاهر وباطن، ولابد من

سورة البقرة، آية: ١٤٦

<sup>(</sup>۲) السعنة (۲/ ۱۷۳).

## عمل ظاهر وباطن. ا**لعادس:**

أنه قد سبق حكاية إجماع الصحابة هخف على تكفير تارك الصلاة، وهذا يدل على أن عمل الجوارح لابد منه لصحة الإيان عندهم، فيكون العمل داخلا في (مطلق الإيان) أو الفدر المجزئ الذي تحصل به النجاة من الخلود في النار.

#### لحابع

أن هذه المقولة (الإيمان قول وعمل) مقولة أجمع عليها أهل السنة، من الصحابة والنابعين والأئمة، والمخالف يقول: إن العمل عندهم إنها يدخل في الإيمان المطلق فحسب، أما مطلق الإيمان فيصح، ولو انتفت جميع أعهال الجوارح.

فيقال: قد عُلم أن جمهور السلف وأصحاب الحديث يقولون بكفر تارك الصلاة (٢٠) وهذه القولة (الإيبان قول وعمل) قد ذاعت فيهم، بل هم قاتلوها وناشروها، فكيف يكون الممل عندهم مرتبطا بالكيال الواجب فقط، والحال أن منه ما يدخل في الأصل، وهو الصلاة، فعن تركها فليس بعسلم.

فلو أنصف المخالف لقال – مثلا -: عمل الجوارح لا يدخل في أصل الإيبان إلا عند جهور السلف القاتلين بكفر تارك الصلاة! لأمم بجملون الصلاة من التوحيد الذي لابد منه، وفي تركها الكفر.

 <sup>(</sup>١) وهو إجماع الصحابة كما سبق تقريره، لكن الكلام هنا على سبيل التنزل مع المخالف الذي لا يقر هذا الإجماع.

ولو أنصف لقال: تارك عمل الجوارح بالكلية لا يكفر إلا عند جمهور السلف الذين يكفرون تارك الصلاة!

ولقال: مقولةُ (الإيمان قول وعمل) يراد بها تعريف الإيمان المجزئ عند جمهور السلف القائلن بكفر تارك الصلاة!

لكنه لم يقل هذا، بل ذهب بعيدا فقال: (فإن السلف – قاطبة – مجمعون على أن أعهال الجوارح من كيال الإيبان لا من أصله) (١٠).

ثم ذهب أبعد من هذا فقال عمن يدخل عمل الجوارح في أصل الإيبان: (والحق أنهم بهذا يقررون مذهب الخوارج والمعزلة، شعروا بذلك أم لم يشعروا)("".

قلت: فها أعظم المصيبة الحاصلة بكتابات هؤلاء!

وهل يجهل الكاتب مذهب السلف في حكم تارك الصلاة؟

قال الإصام عمد بن نصر المروزي الله: (وهذا مذهب جهود أصحاب الحديث)(").

وقال شيخ الإسلام ظه: (وتكفير تارك الصلاة هو المشهور المأثور عن جمهور

 <sup>(</sup>١) شرح ألفاظ السلف في الإيمان، ص (٣٤٤)، والعجب أنه لم ينقل هذا الإجماع عن أحد قبله، وأتى له!

<sup>(</sup>٢) السابق، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٣) تعظيم قدر الصلاة (٢/ ٩٣٦).



لسلف من الصحابة والتابعين)(١).

وقال: (وأكثر السلف على أنه يقتل كافرا وهذا كله مع الإقرار بوجوبها)(٢٠).

هان قيل: إن هذا السؤال برد عليكم أيضا، فأنتم حين تقولون: ترك عمل الجوارح بالكلية كفر، أو تقولون: إن عمل الجوارح لابد منه لصحة الإيمان، وتدعون الإجماع عل ذلك، كيف غفلتم عن الحلاف المشهور في تازك الصلاة؟

العيهواب. أنا لم نفض ذلك، لكن القاتل - من السلف - بعدم تكفير تارك الصلاة، لا يقول بأن تارك العمل كلّه لا يكفره ولا يقول بأن الإيهان يمكن أن يستقر في القلب تصديقا وانقيادا ثم لا يظهر أثره على الجوارح البنة، ومن وقف على شيء من ذلك في عصر من حكى الإجماع أو قبله، فلا يبخل به علينا.

ونحن جازمون بإجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة- كيا صبقت حكايته - وهذا كاف فيها ندعيه في هذه المسألة من أن عمل الجوارح لابد منه في الإيهان، وأن تركه بالكلية كفر؛ لأنه ترك للصلاة وزيادة، مع ما في هذا الترك الكلي من دليل على فساد عمار القلب.

عل أنا نقول أيضا: من قال من أهل السنة - بعد الصحابة - بعدم تكفير تارك الصلاة، فليس في كلامهم أن ترك العمل بالكلية ليس كفرا، بل نجزم بأنهم مع سائر

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۰/۹۷).

<sup>(</sup>۲) السابق (۲۸/۲۸).

أهل السنة في أن العمل لابد منه في الإيهان، ولا يصح بدونه، وهذا ما صرح به شيخنا الشيخ عبد العزيز بن باز هجم، على ما مر آنفاً (١٠).





### الشبهة الثانية : حول أصل الإيمان وفرعه

وحاصل هذه الشبهة أن السلف ميزوا بين شعب الإيبان، فجعلوا منها ما هو أصل، ومنها ما هو فرع، وليس الفرع كالأصل، والفرع هذا هو عسل الجوارح، فإذا قبل إن العمل من أصل الإيبان كان تغريفهم عبثا.

### والجواب من وجوه: الأول:

#### 0

أنا لا ننازع في أن الإيبان له أصل وفرع، لكنا ننازع في أن ما سعي فرعا بجوز تخلفه ريصح الأصل بدونه، ونقول: هو وإن كان فرعا إلا أنه فرع الإزم، لا يتصور وجود الإيبان الباطن بدونه، وهذا في الأحوال الاعتيادية كها سبق النتيه عليه مرادا، وليس في كلام من قسم الإيبان – من أهل السنة - إلى أصل وفرع أن ترك الفرع بالكلية ليس كفرا.

## الثانى:

أن الذين قسعوا الإيمان إلى أصل وفرع من السلف والأثمة لم يتفقوا على تحديد الأصل والفرع، فمنهم من جعل قول اللسان من الأصل، كها هو قول ابن منده والموزي، ومنهم من جعله من الفرع كها هو قول شيخ الإسلام في مواضع (١٠).

وتارة لا يجزم بأنه فرع، بل يترك الأمر على الاحتيال، وكأنه مراعاة لمن جعله أصـلا في الإبيان. قال ظلا: (فالمؤمن الذي آمن بالله بقلبه وجوارحه، إيمانه يجمع بين علم قلبه

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل ذلك في الجزء الأول، ص ٢٦-٧٠

وحال قلبه، تصديق القلب وخضوع القلب، ويجمع قول لسانه وعمل جوارحه، وإن كان أصل الإيهان هو ما في القلب أو ما في القلب واللسان، فلا بد أن يكون في قلبه التصديق بافق والإسلام له، هذا قول قلب، وهذا عمل قلبه وهو الإقرار بافك).

إلى أن يقول: (... وإن دخل في ذلك قول اللسان وعمل الجوارح أيضا، فإن وجود الفروع الصحيحة مستلزم لوجود الأصول، وهذا ظاهر ليس الغرض هنا بسطه)(١٠).

والمقصود أنه على قول المخالف وتأصيله، يكون شيخ الإسلام عمن برى نجماة تمارك القول! لأنه جعله (فرعا) للإيهان، لا أصلا!

ولا يخفى أن هذا مذهب قبيح لا يمكن أن ينسب إلى شيخ الإسلام بحال، كيف وقد حكى الإجاع على كفر من ترك النطق بالشهادتين مع القدرة ظاهرا وباطنا.

فتين بهذا أن تسمية (القول)، فرعا أو أصلا لا مدخل لها في الحكم بكفر تارك أو إسلامه؛ فعل فرض أنه فرع، فهو فرع لازم، لا يصح الأصل بدونه، وكذلك العمل الظاهر، ولا فرق، فتركه بالكلية كفر، سواء سمى أصلاً أو فرعا.

#### لتالت:

أن الصلاة من أعمال الجوارح المسهاة ب (الفرع)(")، وقد انعقد إجماع الصحابة على أن تركها كفر، فدل على أن التسمية بالفرع أو الأصل لا يؤخذ منها أن الكفر محصور في

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲/ ۲۸۲).

 <sup>(</sup>٣) وقد جعلها شبخ الإسلام (من أصول الدين والإيان، مقرونة بالشهادتين) كها سيأتي في الجواب عها نقله
 المخالف من المناظرة مع ابن المرحل.

ترك الأصل فقط.

وإذا تجاوزنا الكلام على إجماع الصحابة، فلنكتف بإنقله المخالف عن الإمام ابن منده، فهو - ولان سمى عمل الجوارح فرعا، فإنه قائل بكفر تارك الصلاة (١٠) وهذا واضح ييّن في أن عمل الجوارح وإن سمي فرعا، فإن مسألة التكفير بتركه مسألة أخرى.

## الرابع:

أنا قدمنا أن العمل الظاهر لازم للإيهان الباطن لا ينفك عنه، وأنه منى زال اللازم زال الملزوم، فعقيقة الأمر هنا أن تارك العمل الظاهر بالكلية، تارك لعمل القلب، الذي هو من الأحرا.

والمخالف عاجز عن إدراك هذا التلازم، معرض عن التسليم به، ولو أنه هدي إلى القول التسليم به، ولو أنه هدي إلى القول به القول أم المستخا والمستخدسة القول المستخدم المستخدم الواحد، كما بالألفاظ والأسياء، التي يختلف فيها الناس، بل يختلف فيها قول الشخص الواحد، كما أننا.

#### الخامس:

أن ثمرة التفريق بين الأصل والفرع تعرف بالنظر في هذه الأجزاء الأربعة، وما يشصور دخول العذر فيه منها، وما لا يشصور، فالنطق باللسان مما يدخمك العلمة،

<sup>(</sup>١) انظر ما سيأت في توضيح ما اشتبه على المخالف من كلام ابن منده فله.

كالأخرس الذي لا يقدر على النطق. وعمل الجوارج يدخله العذر أيضا، كمن آمن ثم مات من فوره ولم يتمكن من العمل.

أما التصديق وعمل القلب، فلا عذر في تركهما بحال(١٠).

فهذه ثمرة التفريق بين الأصل والفرع بالنظر إلى الأركان الأربعة جملة، وثمة ثمرة أخرى بالنظر إلى آحاد الأعمال.

وبيان ذلك أن الواجب يتعلق به من جهة المكلف أمران:

الأول: إقراره واعتقاد وجوبه والانقياد له باطنا، وهذا أصل.

والثاني: تنفيذه وامثاله ظاهرا، وهذا فرع، وكذلك المحرم يتعلق به أصل وفرع، فعنى جاه المكلف بالأصل صح إيمانه وإن لم يأت بهذا الفرع – إلا المصلاة – ومتى ذال الأصل ذال الإيمان، وعليه تحمل عبارة من قال: إن ترك الفرع لا يقابله الكفر، أي آحاد الأعمال - غير الصلاة -، لا مجموعها.

قال شيخ الإسلام فقد: (الرجه الثالث: أن العبد إذا فعل الذنب مع اعتقاد أن الله حرمه عليه، واعتقاد انقياده فله فيها حرمه وأوجه، فهذا ليس بكافر، فأما إن اعتقد أن الله لم يحرمه أو أنه حرمه لكن امتع من قبول هذا التحريم وأبي أن يذعن فله ويتقاده فهو إما جاحد أو معاند، ولهذا قالوا من عصى مستكبرا كإبليس كفر بالانفاق، ومن عصى

 <sup>(</sup>١) وقد قرر شيخ الإسلام فاهد أن من أعهال القلب ما هو لازم للنصديق ولو لم يقصده المكلف، انظر:
 مجموع الفتاري (٧/ ١٦).

مشتهيا لم يكفر عند أهل السنة والجماعة وإنها يكفره الخوارج، فان العاصي المستكبر وان كان مصدقا بأن الله ربه فان معاندته له ومحادته تنافى هذا التصديق) (١).

وقال فقد: (الإنسان لا يفعل الحرام إلا لضعف إيانه وعيت، وإذا فعل مكروهات الحق فلضعف بعضها في قلبه أو لقوة عيتها التي تغلب بعضها، فالإنسان لا يأتي شيئا من المحرمات كالفواحش ما ظهر منها وما بعلن والاتم والبغى بغير الحق والشرك بالله ما لم ينزل به سلطانا والقول على الله بغير علم إلا لضعف الإيبان في أصله أو كباله، أو ضعف العلم والتصديق، وإما ضعف المحبة والبغض، لكن إذا كان أصل الإيبان صحيحا وهو التصديق، فإن هذه المحرمات يفعلها المؤمن مع كراهته وبغضه لها، فهو إذا فعلها لفلية الشهوة عليه فلا بد أن يكون مع فعلها فيه بغض لها وفيه خوف من عقاب الله عليها وفيه خوف من عقاب الله عليها وفيه واما عفو وإما دون لله عليها ونه رجاء لأن يخلص من عقابها أم يتربة وإما حسنات وإما عفو وإما دون ذلك، وإلا فإذا لم ينفسها ولم يخف الله فيها ولم يرج رحمته فهذا لا يكون مؤمنا بحال بل هو كافر أومنافق، (17).

وهذا كلام نفيس جدا، فالعبد لا تقع منه المخالفة إلا لضمف في تصديقه أو في عبته، لكن هذا في آحاد الأعمال، لا في مجموعها، فلو قُدَّر أنه لم يعمل شيئا من أعمال الجوارع، مع القدرة والتمكن، دل ذلك عل انتفاء عمل القلب، لا ضمفه فقط. فضمف العمل الظاهر دليل على ضمف الإيمان في القلب، وزواله دليل على زواله، وهذا المعنى

<sup>(</sup>١) الصارم المسلول (٣/ ٩٧٠).

<sup>(</sup>٢) قاعدة في المحبة ص (١٠٤).

مستغيض في كلام شيخ الإسلام فيلاء يقرر في مواضع أن العمل الظاهر لازم للإيهان العاطئ، وأن (انتفاء) اللازم يدل على (انتفاء الملزوم).

وقد سبق النقل عن ابن القيم فلاه قوله: (فتخلف العمل ظاهرا مع عدم المانع دليل على فساد الباطن وخلوه من الإبيان، ونقصه دليل نقصه، وقوته دليل قوته)(١٠

والحاصل أن تسعية أعمال الجوارح فرعا، لا يعني أن تركها بالكلية ليس كفرا، بل هي فرع لازم، يتنفي إيهان القلب بانتفائها، وأن التفريق بين الأصل والفرع له شعرة وفائدة بالنظر إلى مجموع الأعمال أو آحادها، كما سبق بيانه.



## الشبهة الثالثة: حول مفهوم الإجزاء عند السلف

اشتهر عن السلف قولهم: لا يجزئ القول والاعتقاد من دون العمل، وهذا ما حكى عليه الشافعي إجماع الصحابة والتابعين، ثم حكاه الأجري قاقد إجماعا لأهل السنة. وهو من أظهر الأدانة على مسألتنا هذه، فلها رأى المخالف ذلك حاركيف يصنع، فتارة يشكك في حجية الإجاء ويقول إنه إجماع سكون، غنلف في حجيته!

وتارة يقول: إن الإجزاء بمعنى الكيال، أي لا يكمل الإيبان إلا بالقول والعمل والنبة.

وأخيرا تفتّق ذهن أحدهم عن معنى آخر، فقال: إن المراد: لا يجزئ القول والاعتقاد في تحقيق الإبيان المطلق الكامل، بل لابد فيه من العمل.

وهذا لا يختلف عن التأويل الذي قبله، بل هو هو بعينه، أي لا يكمل الإيهان إلا بالعمل! لكن لما كان تأويل الإجزاء بالكيال مستشنعا عدل عنه إلى هذا التحريف.

## وجواب هذه الشبهة من وجوه:

الأول:

أننا ننقل عبارة الشافعي والآجري رحمهما الله، لنرى هل يستقيم ما ذكره المتأول أو

У.

قال الشافعي علاه: (وكان الإجماع من الصحابة والتابعين ومن بعدهم ومن

قالوا ذلك في معرض الرد على المرجثة!

أدركناهم يقولون: الإيمان قول وعمل ونية، لا يجزئ واحد من الثلاث إلا بالآخر) (...) وهذا كما ترى من أقوى التعابير في الدلالة على الترابط بين هذه الأمور الثلاثة، وأنه لا يجزئ بعضها عن بعض، وليس فيه ذكر الإيمان الكامل أو الناقص، والصحابة مات أكثرهم قبل انتشار بدعة الإرجاء، فلا وجه لأن يقال: إنهم أوادوا الإيمان الكامل لأنهم

وأما الآجري وضح فعبارته أصرح من ذلك<sup>(7)</sup>، فقد قال: (اعلموا رحمنا الله تعالى وإياكم: أن الذي عليه علياه المسلمين أن الإيهان واجب على جميع الخلق، وهو تصديق بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل الجوارح.

ثم اعلموا أنه لا تجزيء المرفة بالقلب والتصديق إلا أن يكون معه الإيهان باللسان نطقا، ولا تجزيء معرفة بالقلب ونطق باللسان حتى يكون عمل بالجوارح، فإذا كملت فيه هذه الشلات الخصال كمان مؤمنا، دل عمل ذلك الكتاب والسنة وقبول علماء المسلمين (٣٠).

فتأمل قوله أو لا: (لا تجزيء المعرفة بالقلب والتصديق إلا أن يكون معه الإيهان باللسان نطقا) فإنه على تأريل المخالف يكون التقدير: لا تكمل المعرفة والتصديق إلا

 <sup>(</sup>۱) مجموع الفتاري (٧/ ٢٠٩)، شرح أصول اعتقاد أهل السنة لللالكائي (٥/ ٩٥٦) رقم ١٥٩٣

 <sup>(</sup>٦) للاجري فقد عبارات متزعة، سبر نقلها في هذا البحث، وفيها من الشرح والتأكيد ما يبطل تأويل المأول، فانظرها ص ١٨، وفي (١/ ٣٥١).

<sup>(</sup>٣) الشبعة للآجرى (٢/ ١١١).

بقول اللسان، ومعناه أن المعرفة والتصديق تصح بدون قول اللسان.

أو يكون التقدير: لا يجزئ في الإيمان المطلق (الكامل) المعرفة والتصديق بدون قول اللسان. ومعناه: أنه يجزئ ذلك في مطلق الإيمان.

وعلى كلا التأويلين يصح الإيمان ويجزئ من دون قول اللسان، وهذا ما لم يقله أحد من أها, السنة.

فانظر كيف تلعب الأهواء بأهلها حتى توردهم المهالك.

ثم إن الأجري فلا شرح كلامه، فكان تما قال: (فالأعمال- رحمكم الله تعالى-بالجوارح: تصديق للإيهان بالقلب واللسان.

فعن لم يصدق الإيمان بجوارحه: مثل الطهارة والصلاة والزكاة والصيام والحج والجهاد وأنسباه خذه، ورضي من نفسه بالمعرفة والقول: لم يكن مؤمنا<sup>(17)</sup> ولم تفعه المعرفة والقول، وكان تركه العمل تكذيبا منه لإيمانه، وكان العمل بها ذكر نا تصليقاً منه لاسانه، ومانة نعالى التدفق). (<sup>17)</sup>

وقال: (لا يصبح الدين إلا بالتصديق بالقلب، والإقرار باللسان، والعمل بالجوارح، مثل الصلاة والزكاة والصيام والحج والجهاد، وما أشبه ذلك) (٣).

<sup>(</sup>١) ومن غريب التأويل! قول أحدهم: (لا يلزم من قوله (لم يكن مؤسنا) أنه يكفره)! قال بعدها: (ولم تنفعه للمرفة والقول، وكان تركه للمسل تكذيباً منه لإبهائه)، فأي إسلام يقي له! (١) الشريعة (١١٤/١).

<sup>(</sup>٣) السابق(٢/ ١٣٥).

ف الأجري ﴿ فَهُ يقول: تـرك العمـل تكـذيب للإيــان، ولا يـصح الـدين إلا بـه، والمخالف يقول: ترك العمل يذهب الكهال فقط!

### الثاني:

أن مذا الإجاع المتول عن الصحابة لا ينبغي أن ينظر إليه بمنزل عن إجماعهم على تكثير تارك الصلاة، فإذا تقرر أنهم مجمعون على كفر تارك الصلاة، زال الإشكال وعُلم أنهم مجمعون على أن الإيهان لابد فيه من عمل، وأنه لا يجزئ ولا يصح من دون عمل. الثلاثة،

أن المخالف لو أمكنه أن يتأول ما سبق بنوع من التأول، فإذا عساء يصنع مع مثل هذا الإجاع: قال شيخ الإسلام عمد بن عبد الوهاب 48: (لا خلاف بين الأمة أن التوحيد: لابد أن يكون بالقلب، الذي هو العلم؛ واللسان الذي هو القول، والعمل الذي هو تفيذ الأوامر والنواهي، فإن أخل بثيء من هذا، لم يكن الرجل مسلما)<sup>(1)</sup>.

شراني وقفت على مقال لأحدهم، زعم أن نفي الإجزاء لا يعني بالضرورة البطلان وعدم الانتفاع بالمرة، بل قد تكون العبادة غير بجزفة ومع ذلك يشاب عليها العبد، واستشهد بقول شيخ الإسلام فيمة :

(ثم يقال: ولو ئمي عن الامتثال على وجه معين، مثل أن يقال: صل ولا تصل في هذه البقعة، وخط هذا الثوب ولا تخطه في هذا البيت، فإذا صلى فيه وخاط فيه، فلا ريب

<sup>(</sup>١) الدر السنبة في الأجوبة النجدية (٢/ ١٢٤)، ومجموعة الرسائل والمسائل النجدية (٤/ ٣٧).

أنه لم يأت بالمأمور به، كما أمر لكن هل يقال: أنى ببعض المأمور به أو بأصله دون وصفه؟ وهو مطلق الصلاة والخياطة، دون وصفه، أو سم منهى عنه، بحيث يشاب على ذلك

وهو مطلق الصلاة والخياطة، دون وصفه، أو مع منهي عنه، بحيث يثاب على ذلك الفعل، وإن لم يسقط الواجب، أو عوقب على المصية؟

قد تقدم القول في ذلك، وبينت أن الأمر كذلك، وهي تشبه مسألة صوم يوم العيد ونحوه، عما يقول أبو حنيفة فيه بعدم الفساد، وأن الإجزاء والإثابة يجتمعان ويفترقان، فالإجزاء: براءة الذمة من عهدة الأمر، وهو السلامة من ذم الرب أو عقابه، والثواب: الجزاء على الطاعة، وليس الثواب من متقتضيات مجرد الامتثال، بخلاف الإجزاء، فان الأمر يقتضي إجزاء المأمور به، لكن هما مجتمعان في الشرع؛ إذ قد استقر فيه أن المطيع مثاب والعاصي معاقب، وقد يفترقان فيكون الفعل بجزئا لا ثواب فيه، إذا قارنه من المعصية ما يقابل الثواب، كما قيل: رب صائم حظه من صيامه العطش، ورب قائم حظه من قيامه السهر، فإن قول الزور والعمل به في الصيام أوجب إثما، يقابل ثواب الصوم، وقد اشتمل الصوم على الامتثال المأمور به، والعمل المنهى عنه، فيرثت الذمة للامتثال، ووقع الحرمان للمعصية، وقد يكون مثابا عليه غير مجزى،، إذا فعله ناقصا عن الشرائط والأركان، فيثاب على ما فعل، ولا تبرأ الذمة إلا بفعله كاملا، وهذا تحرير جيد، أن فعما, المأمور به، يوجب البراءة، فإن قارنه معصية بقدرة تخل بالمقصود، قابل الثواب، وإن نقص المأموريه، أثيب، ولم تحصل البراءة التامة، فإما أن يعاد، وإما أن بجبر وإما أن

يأثم)<sup>(۱)</sup>.

وزعم المخالف أنه ينبغي فهم كلام السلف عن الإجزاء في ضوء هذا، بحيث لا يقال: إن ترك العمل بالكلية يترتب عليه عدم صحة الإيان، وقال: (وهذا الكلام يغيدنا في فهم كلام الآجري، وهو أن الإيان الخلي عن عمل الجوارح لا يجزئ صاحبه للنجاة من الذم والعقاب؛ لأنه نقص منه بعض أركان، لكن صاحبه يئاب على ما معه من أصل الإيان، ونفي الإجزاء لا يقتفي نفي الانتفاع با يقي بعد زوال العمل الظاهر).

> وجواب هذا من وجوه: الأول:

:0941

أن هذا لا يصح تطبيقه على كلام الأجري هجد؛ إذ يلزم منه أيضا صحة الإيهان مع ثرك قول اللسان، فقد قال هجد: (ثم اعلموا أنه لا تجزي، المعرفة بالقلب والتصديق إلا أن يكون معه الإيهان باللسان نطقا، ولا تجزي، معرفة بالقلب ونطق باللسان حتى يكون عمل بالجوارح).

الثاني:

أن شيخ الإسلام ظاه يقرر هنا أن العبادة التي نقص ركنها أو شرطها، لا تبرأ بها الذمة، ولابد من إعادتها، وهذا كاف في مسألتنا، فالإيان الخالي من عمل الجوارح، لا يجزئ، ولا تبرأ به الذمة، ولابد من إعادته والإتبان به صحيحا، يؤكده:

(۱) مجموع الفتاوي (۱۹/ ۳۰۲- ۳۰۶).

أن شيخ الإسلام عُخد قرر في هذا المبحث، أن العبادة إذا ذهب ركن منها بطلت، وهذا هو الذي يعنينا هنا، فإذا بطل الإيبان، ولم تبراً به الذمة، فهذا لا يعني إلا الكفر، ومنى حصل الكفر، انتفى الانتفاع والنواب فى الآخرة، فتنية!

قال شيخ الإسلام ظِعْد في أول هذا البحث: (ثم النقص عن الواجب نوعان: نوع يبطل العبادة كنقص أركان الطهارة والصلاة والحج، ونقص لا يبطلها كنقص واجبات الحج التي ليست بأركان، ونقص واجبات الصلاة إذا تركها سهوا على المشهور عند أحد، ونقص الواجبات التي يسميه أبو حنيفة فيها مسيئا، ولا تبطل صلاته كقراءة الفاغة ونحو ما\".

فإذا نقص الركن بطلت العبادة، تعدد أو لم يتمدد فإذا نقص ركن الإيهان الذي هو العمل، بطل الإيهان، وهذا هو المطلوب، وأما أنه يثاب على ما أتى به فلا يصح هنا أيضا، يوضحه:

## الرابع:

أن ما ذكره شيخ الإسلام فيخه هو فيها يمكن أن يتاب عليه المرء مع بطلانه أو ذهاب ركته، وهذا لا يصبح في مسألة الإيهان، إذا كان المعنى أنه يثاب في الآخرة، لأن عدم صحة الإيهان، يمني البقاء على الكفر، أو الدخول في الردة، والكافر والمرتد، لا يتابان على أعلِها في الآخرة، كما هو مقرر في موضعه.

<sup>(</sup>١) مجموع الفناوي (١٩/ ٢٩٢).

#### الخامد.:

أنه لا يصح الإطلاق بأن من ترك شرط العبادة أو ركنها، أثيب على ما أتى به منها، بل هذا إنها يكون في حق المدفور، لا المتعمد. فمن توضأ أو صلى أو حج، وتعمد ترك ركن أو شرط، لم تبرأ ذمته، ولم تصح عبادته، وأشم كذلك، لكن من فاته المركن أو الشرط، من غير تعمد، كأن يكون جاهلا، أو يكون الفعل غنلفا في صحته، كالصلاة في الدار المفصوبة، أو (فاته) الوقوف بعرفه، من غير تقصير، فهذا الذي قد يثاب على فعله، وإن لم تبرأ ذمته به.

ولهذا قال الشبخ ابن عثيمين فخد وقد سئل: (يقول البعض: إذا ترك عمل الجوارح بالكلية خرج من الإيهان ولكن لا يقتضي عدم انتفاحه بأصل الإيهان والشهادتين، بل ينتفع بها، كعن أراد الحج ولم يشهد عرفة وهو ركن فإنه ينتفع بالأركان الأخرى فها قول فضيلتكم في ذلك؟

فاجاب: نقول هذا ليس يصواب، إنه لن يتضع بإيانته مع ترك الصلاة التي دلت النصوص على كفر تاركها، وكذلك لو ترك الوقوف بعرفة، ما صبح حجه كها دل على ذلك سنة النبي صل الله عليه وعلى آله وسلم، أما من أدرك عرفة قبل الفجر يوم النحر فقد أدرك، ومن لا فلا، حتى لو جاء بعد ذلك بالرمي والمبيت في منى والطواف والسعي لم يكن حج/(1)

(۱) سبق نقله ص ۱۸

فمن ترك الوقوف، لم يصح حجه، وكذلك من ترك العمل كله، اختيارا، مع تمكنه منه، وقدرته عليه، فهذا لا يجزئه إيمانه، ولا تبرأ به ذمته، وهو آثم إثم الكفر، بتركه.



# الشُبهة الرابعة : قولهم: إن التلازم بين الطّاهر والباطن إنّما هو في الإيمان الكامل لا في أصل الإيمان

وهذه الشبهة من أعجب ما أتى به المخالف، وهي في الحقيقة ليست شبهة، وإنها هي تقرير باطل، وقاتلها يجاول أن يستشهد لها ببعض الكلام الذي فهمه عمل غير وجهه، وحمله على غير محمله.

وسر المسألة أن المخالف وجد أهل السنة يعظمون مسألة التلازم بين الظاهر والباطن، ويكثرون من النقل فيها عن شيخ الإسلام وغيره، ويعتبرونها فارقا بين أهل السنة والمرجعة، فلم يجرؤ على إنكار الثلازم، لكنه بأم إلى الإعتراف به ظاهرا، وحاد عنه حقيقة، فأثبت التلازم، وأعلن أنه قائل به، ثم ناقض نفسه، فحكم لتارك العمل بالكلية بالإسلام، وتصور بقاء الإيان الباطن معه!

ومنهم- المخالفين- من كان أجراً من ذلك، فزعم أن الثلازم بين الظاهر والباطن لا يتحقق إلا إذا كان الإيبان كاملا في القلب، أي زائدا عن الأصبل، فحينتذ تستج الأعيال. وأما قبل ذلك فيصح الإيبان، وإن لم يكن ثمة عمل.

# وجواب هناه الشبهة من وجوه:

الأول:

أن هذا القائل إن سلّم بالتلازم بين الظاهر والباطن، قبل له: هذه الأدلة على إثبات هذا الأصل، قد سقناها لك (") فانظر هل تجد فيها هذا التفريق الذي تدعيه.

<sup>(</sup>١) انظر: (١/ ٣٢٢-٣٣٣) من هذا البحث.

وتوضيح ذلك: أن الإيهان الباطن إن كان يستلزم العمل الظاهر والقول الظاهر، فها الذي أوجب أن يكون أصله لا يستلزم شيئا من ذلك، حتى إذا زاد عن الأصل استفاد هذه الخاصية، وأثمر الأقوال والأعمال؟!

وإذا لم يقُو الأصل على ذلك، فها الذي جعل"ما بعده"مثمرا؟!

الثَّاني:

أن المخالف اعتمد على بعض عبارات لشيخ الإسلام يذكر فيها أن الإيبان التام أو الواجب في القلب يستلزم العمل الظاهر.

فيقال له: إذا سلمنا أن مراد شيخ الإسلام بالتام أو الواجب: الكامل، أي ما زاد على الأصل (1)، فيكون التقدير: الإيان الكامل في القلب يستلزم العمل الظاهر والقول

الظاهر، وليس في هذا أن الأصل لا يستازم العمل، بل لا تعرض فيه للأصل وتحكمه! ثم هو في مواضع عدة يقرر أن انتفاء العمل الظاهر يدل عل"انتفاء"الإبيان الباطن، ولم يقل: يدل على انتفاء ما زاد عن الأصل فقط.

ومن ذلك قوله: (انكم سلمتم أن هذه الأعمال لازمة لإيمان القلب، فإذا انتفت لم يبق في القلب إيمان وهذا هو المطلوب)(").

وقال الله: (فالعمل يصدق أن في القلب إيهانا، وإذا لم يكن عمل كذَّب أن في قلبه

 <sup>(</sup>١) انظر ص ٣٢ لمعرفة المراد بالإيمان التام عند شيخ الإسلام.

<sup>(</sup>٢) انظر ما سبق نقله في الفصل الأول والثالث من الباب الثالث.

إيهانا؛ لأن ما في القلب مستلزم للعمل الظاهر. وانتفاء اللازم يدل على انتفاء الملزوم).

وقال أيضا: (والمرجنة أخرجوا العمل الظاهر عن الإيهان، فمن قصد منهم إخراج أعيال القلوب أيضا وجعلها هي التصديق، فهذا ضلال بين، ومن قصد إخراج العمل الظاهر قبل هم: العمل الظاهر لازم للعمل الباطن لا ينشك عنه، وانتشاء الظاهر دليل انتفاء الباطن).

وقال: (وإذا قام بالقلب التصديق به والمحبة له: لـزم ضرورة أن يتحموك البـدن بموجب ذلك من الأقوال الظاهرة، والأعمال الظاهرة)('').

فهل يستقيم في الفهم أن يقال: إن المراد هنا هو الإيهان الكامل، أو أن يقال: إذا انتفى العمل الظاهر انتفى ما زاد على الأصل القلبي فقط؟!

والحاصل أنه إن كان مرة الشبهة إلى شيء من كلام شبخ الإسلام، فدونك كلامه فتأمله فإنه واضح غاية الوضوح لمن أنصف.

وإن كان المرجع هو النصوص التي دلت على التلازم، فليس فيها هذا التفريق الذي ندعيه.

### الثالث:

أنه يلزم على قول المخالف صحة الإيبان، مع انتفاء قول اللسان! وهذا من أعظم الأقوال فسادا، فيا أدى إليه فهو فاسد ولابد.

<sup>(</sup>١) انظر هذا وغيره فيها سبق نقله في الفصلين الأول والثالث من الباب الثالث.

وبيان ذلك: أن شيخ الإسلام هلا يقرر أن الإيهان الباطن يستلزم القول الظاهر والعمل الظاهر. والمخالف يسلم بذلك، ولكنه يقول: المراد بالإيهان الباطن: ما زاد عن

الأصل.

فيكون التقدير: ما زاد على الأصل الباطني يستلزم القول والظاهر والعمل الظاهر، وأما الأصل فإنه لا يستلزم ذلك، فيصح أن يوجد الأصل مع انتضاء هذا الفرع، أي يصح أن يوجد الإيهان الباطن مع عدم قول اللسان، وهذا لا يقوله أحد من أهل السنة.



### الشبهة الخامسة : حول المرجنة وشرط الكمال

وهذه الشبهة إنها أثيرت بعد صدور فتاوى اللجنة الدائمة في بعض المؤلفات التي
دعمت الإرجاء، وكان عاجا، في كلام اللجنة: (هذه المقالة المذكورة هي مقالة المرجئة،
الذين يخرجون الأعهال عن مسمى الإيهان، ويقولون: الإيهان هو التصديق بالقلب، أو
التصديق بالقلب والنطق باللسان فقط، وأما الأعهال فإنها عندهم شرط كهال فيه فقط،
وليست منه، فمن صدق يقلبه ونطق بلسانه، فهو مؤمن كامل الإيهان عندهم، ولو فعل
ما فعل من ترك الواجبات وفعل المحرمات، ويستحق دخول الجنة ولو لم يعمل خيرا
قط...) وهذا ما قاله الشيخ صالح الفوزان والشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد، حفظها

فاعترض أحدهم قباتلا: كيف ينسب إلى المرجنة ذلك وهي لا تقول بالكهال والنقصان!

والجواب من وجهين:

الأول:

أن المرجنة ليست مذهباً واحدا، فعم أنه اشتهر عنهم نفي الزيادة والنقصان، إلا أن منهم من أثبت ذلك، وهذا هو المعتمد عند متأخري الأشاعرة، وهم معدودون في فرق المرجنة، ليس لاخر اجهم العمل من الإيمان قحسب، بإلى لقوطم - في معتمد مذهبهم -

سبق نقله ص ٨١، ص ٩٥، وانظر نص فتوى اللجنة الدائمة، في الملحق رقم ٥، بل قاله الشيخ ابن باز
 وقاه أيضا، انظر: ص ٥٣

إن النطق باللسان شرط لإجراء الأحكام في الدنيا فقط. وليس ركناء إلى غالفات أخرى في مفهوم الاستثناء، والكفر وحقيقته، وقد بسطت القول في هذا في الباب الثاني فليرجع إليه''.

# الثاني:

أن هذه المقولة بعينها (العمل شرط كهال) مقولة قورها الأشباعرة، وأثبتوها في مصنفاتهم، بل لا تكاد تعرف قبلهم.

قال في إنحاف المريد شرح جوهرة التوحيد: (يعني أن المختار عند أهل السنة في الأعيار عند أهل السنة في الأعيال الإيان، فالتارك لها أو لبعضها من غير استحلال ولا عناد ولا شلك في مشروعيتها مؤمن فرّت على نفسه الكيال، والآي بها عنثلا محصل لأكمار الحصال)".

وقال الصاوي: (لأن المختار عند أهل السنة أن الأعبال الصالحة شرط كبال للإيان)".

وقال النفراوي: (وأما العمل بالجوارح فشرط في كهاله).

وقال: (كما أن المشهور أن أعيال الجوارح شرط لكيال الإيبان على كلام السلف

 <sup>(</sup>۱) وقد سبقت الإشارة إلى أن من المرجنة من قال: (الإيمان يتبعض ويتفاضل أهله) وهو صفحب أصحاب عمد بن شبيب، انظر: مقالات الإسلامين (۱/ ۱۸ ۲)، وبجموع القناري (۱/ ۲۸ ۵).

<sup>(</sup>٢) إتحاف المريد ص (٩٢) وما بعدها، وانظر شرح البيجوري ص (٤٩،٤٥).

<sup>(</sup>٣) شرح الصاوي على الجوهرة ص (١٣٢).

وجمهور الأشاعرة والماتريدية).

وقال: (وأما المعتزلة ومن وافقهم فيجعلون الأعمال ركنا حقيقيا للإيمان)!!

وقال: (وأسار بدأ المصف إلى دفع ما يتوهم من أن الأعيال شرط في صحة الإيان، وليس كذلك، بل اعتمد أن عمل الجوارح شرط في كال الإيبان على كلام أهل السنة، والمصنف جرى عليه حيث قال: (ولا يكمل الإيبان إلا ومعتأة) فمن صدق بقلبه ونطق لسانه وترك الأعيال الواجبة كسلاكان إيانه صحيحا إلا أنه ناقص، والحاصل أن الأعيال جزء من الإيان الكامل)".

قلت: وهذا بعينه ما يدندن حوله المخالف: أن الأعمال جزء من الإيمان الكامل!

وفيه رد على من يقول: المرجنة ترى تارك العمل مؤمنا كامل الإيهان، ونحن نراه ناقص الإيهان؛ إذ الأشاعرة لا يرونه كامل الإيهان، وهم من المرجنة كها سبق، فهم والمخالف في هذا سواه.

وقال القسطلاني في شرح البخاري: (وما نسب لأكثر السلف من أن الإيهان اسم للتصديق والعمل، فهو مؤول بالإيهان الكامل، كها قاله ابن التلمساني ومن وافقه) ".

فتبين جذا أن المخالف مسبوق إلى هذا التأويل، سبقه ابن التلمساني والقسطلاني

 <sup>(</sup>١) الفوات الدواني (١/ ٣٩، ٣٩، ٣٩، ٩٢، ٩٤). وانظر حاشية المدوي عبل كفاية الطالب الربياني
 (١٢٦/١).

<sup>(</sup>٢) نقله في القواكه الدواني (١/ ٩٤).

والنفراوي، وجميعهم أشاعرة!

فقط.

وهؤلاء غالفون للسلف في مسألة الإيهان، ولا غرابة في كونهم يتأولون كلامهم، ويجاولون التوفيق (أو التلفيق) بينه وبين ما هو معتمد لديهم، أما المنتمون إلى المنهج

السلفي فها عذرهم في ترك إجماع السلف؟!

والحاصل أن الأشاعرة أنبتوا الزيادة والنقصان، والاستثناء، وقالوا: العمل شرط كهال في الإيهان، أو جزء من الإيهان الكامل، وحصروا الكفر في المجحود والتكفيب، وأنكروا أن يكون القول أو الفعل كفرا بذاته، لكنه قد يكون علامة على الكفر الباطن

هذا وقد جاه من ينسب نفسه إلى مذهب السلف في الإيمان، فلم يبعد كثيرا عن هذه المثالة!



### الشبهة السادسة: قولهم: إن الظاهر اللازم للباطن هو مجموع القول والعمل

ومرادهم بذلك أنه لا يكون الكفر، ولا ينخرم الباطن إلا عند فقد الاثنين معا.

ومنشأ الشبهة أن المخالف رأى أهل السنة ينقلون عن شيخ الإسلام نحو قوله: إذا انتفى الظاهر انتفى الإبيان، فزعم أن الظاهر هو بجموع القول والعمل، وأنه لا ينتفي الباطن إلا بانتفائهها! (\*).

وهذه الشبهة تدل عمل عظم الفنتة بمشاركة الجهال والمتعالمين في بحث هذه المسائل؛ إذ لا يُغنى أن الإيان الباطن ثو كان يستازم الأمرين معا، لكان انتفاء العمل دليلا على أنه ليس عبزتا، كها لو تخلف القول! فإن شأن الإيهان الصحيح أن يستلزم الأمرين معا!

والمخالف استشهد بنقل عن شيخ الإسلام فيه أن إيهان القلب يستلزم الأمرين معا، من نحو قوله هجمّ: (وإذا قام بالقلب التصديق به والمحبة له: لزم ضرورة أن يتحرك البدن بموجب ذلك من الأقوال الظاهرة، والأعمال الظاهرة).

وقوله: (فإذا كان القلب صالحا بها فيه من الإيهان، علمها وعملا قلبيها، لزم ضرورة صلاح الجسد بالقول الظاهر والعمل بالإيهان المطلق <sup>(\*)</sup>).

(١) قلت: فليسلم المخالف (حقا) بأن الباطن يتنفي (أصله وكياله) عند انتفاء الظاهر، ثم نبحث معه المراد
 بالظاهر!

 <sup>(</sup>٢) تعلق بعضهم بهذه الجملة الأعيرة (والعمل بالإيمان المطلق)، وصار بعيزها عن غيرها بالحفط الأسود
 العريض، ولا متعلق له فيها بوجه من الرجوه، فإن القلب إذا صلح صلح الجسد كله، والتزاع ليس أي»

إن الإيمان الباطن يزول بزوال العمل.

وقد سبق قوله هجه: (فالعمل يصدق أن في القلب إيهانا، وإذا لم يكن عمل كذّب أن في قلبه إيهانا؛ لأن ما في القلب مستلزم للممل الظاهر، وانتفاء اللازم يدل على انتفاء الملزوم).

وقول: (والمرجنة أخرجوا العمل الظاهر عن الإيبان، فمن قصد منهم إخراج أعال القلوب أيضا وجعلها هي التصديق، فهذا ضلال بين، ومن قصد إخراج العمل الظاهر قبل لم: العمل الظاهر لازم للعمل الباطن لا ينشك عنه، وانتشاء الظاهر دليل انتشاء العاطر:).

وقوله على: (أنكم سلمتم أن هذه الأعيال لازمة لإيبان القلب، فإذا انتفت لم يبق في القلب إسان، وهذا هر المطلوب).

وقوله: (وإذا أفرد الإيمان أدخل فيه الأعمال الظاهرة؛ لأنها لوازم ما في القلب، لأنه متى ثبت الإيمان في القلب والتصديق بها أخبر به الرسول، وجب حصول مقتضى ذلك

<sup>-</sup> هذه وإنها النزاع في سألتين: الأول: في أصل الإيهان القلبي مل يستارم العمل؟ وفي زوال العمل القلم بالكفاية مل يردل به الأصل؟ أما كون الإيهان - بحسب فوقه - يستارم بعض العمل أو كل العمل بفيها لا إشكال فيه ومن دقة شيخ الإسلام أنه عبر هنا بقول (فإقاد كان القلب صباغا) ليشمل درجات متفاونة من الصلاح، يترتب عليها حصول (العمل المقلق)، وحين يريد عبره القول وأصل العلمة يعرب بنحو قوله: (إذا تابه بالقلب التعديق والحيثة ونحو ذلك.

ضرورة، فإنه ما أسر أحد سريرة إلا أبداها الله على صفحات وجهه وفلتات لسانه، فإذا ثبت التصديق في القلب، لم يتخلف العمل بمقتضاه البنة، فلا تستقر معرفة تامة وعية صحيحة ولا يكون ها أثر في الظاهر، ولهذا ينفى الله الإيمان عمن انتفت عنه لوازمه، فإن انتفاء اللازم يتنفى انتفاء الملزوم)<sup>(1)</sup>.

قلت: وكلامه ظلا هذا في مواضع كثيرة، يعلمها من له عناية بكتبه علام، وإن جهلها المتعالمون.



 <sup>(</sup>١) انظر هذه النقو لات وغيرها في الفصل الأول والثالث من الباب الثالث.

# الشبهة السابعة : حول العمل المطلوب في الإيمان

هل هو الصلاة، أو المباني الأربعة، أو الواجبات، أو أي عمل مهم كان؟ (١٠)

والمخالف يريد من ذلك أحد أمرين:

الأول: أن يقال: إنها مسألة غير منضبطة، فكيف يزعم أنها محل إجماع من السلف، ويبدّع بها المخالف ويحذر منه.

الثاني: أنه لو قبل: العمل المطلوب هو الصلاة، لقال: فهذه مسألة وقع فيها الخلاف بين أهل السنة وهو خلاف معتبر فلم التثريب على المخالف؟

# والجواب من وجوه:

# الأول:

أنه يجب الانفاق أولا على أن ترك العمل الظاهر بالكلية كفر ناقض للإيمان، لما سبق من إجماع أهل السنة على أنه لا يجزئ القول والاعتقاد من دون عمل، ولما سبق تقريره من مسألة التلازم بين الظاهر والباطن، وأنه إذا قام بالقلب التصديق والمحبة لزم ضرورة أن يتحرك البدن بموجب ذلك من الأقوال الظاهرة، والأعمال الظاهرة.

فإذا سلم المخالف بذلك، فهذا هو المطلوب، وهذا هو محل النزاع، (٢) وليس النزاع

 (١) هذه الشبهة أوردها غير واحد من المخالفين، وجعلها مادة للتشغيب والتشكيك فيها عليه أهل السنة من لؤرم العمل لصحة الإيهان.

 <sup>(</sup>٢) وبعض المخالفين بروغ عنه ربحيد عن بيانه، حتى لا يظهر إنكاره للتلازم بين الظاهر والباطن، ثم يلجأ
 إلى الشكيك فيقول: ما هو العمل المطلوب وما حدة، ؟ ومنهم من قال: متى يكفر بترك العمل؟"

\_\_ نقف الشبهات العقيد \_\_\_\_

في رجل أتى يعض الأعمال دون بعض، إنها النزاع فيمن تركها بالكلية، وعاش دهره لا يسجد فف سجدة، ولا يؤدي له طاعة، فقال أهل السنة: هذا لا يكون إلا عن نفاق في القلب وزندقة، ويمتنع أن يوجد معه إيهان صحيح في الباطن، ثم لا يظهر مقتضاه على الجوارح، وقالت المرجنة: بل إيهانه في الباطن ثابت صحيح، ولو ترك جميع الأعمال، ثم افترقوا، فطائفة منهم تقول: إيهانه كامل كإيهان جبريل، وطائفة تقول: بل فاته الكهال، وهو معرض للوعيد "

# الثاني:

أن أهل السنة الذين أجمعوا على أن الإيمان قول وعمل، لم يذكروا عملا معينا، وإنها مثلوا بالصلاة والزكاة والحيج والجهاد وغيره، وهذا يدل عل أن العمل يختلف بحسب

<sup>-</sup> بعد غفلة أو ساعة أو يوم أو دهر؟ وجوله أن يقال: متى يكتر يترك عمل القلب؟ بعد غفلة أو ساحة أو دمر؟! في كان جوابا له على هذه الساقت، وكان ادمر؟! في كان جوابا له على هذه الساقت، وكان الأرائ بالمخالف أن يسلم بالصورة الواضحة: وهي صورة من عاش دهره لا يسجدة فد سجدة ولا يؤوي طاعة، على يقى تصديله وانقياده؟ وهل يكون موحا في الباطن إيمانا صحيحا؟! وقد فات المخالف أن الكلم في هذه السائة هو من باب الحكم على الحقيقة لا الظاهر التعذر الجزم – فالبا – بأن فلانا بعيته قد ترك العمل الظاهر بالعراق على المنافع مياناً أن المنافع من المنافعة الإسلام المنافع المنافعة الإسلام المنافعة المنافعة

<sup>(</sup>١) وهذا ما تقول به الأشاعرة وهم معدودون في فرق الرجة كها سيق، والمخالف غرّه ما هو معلوم هن المرجة القدامي من أن تارك المعل إيمان كامل لا نقص فيه، فقل أن قول: تارك العمل ناقص الإيهان معرض للعقوبة، يخرجه من الإرجاء، وفاته الأصل الذي شابه به المرجة، وهو نقي الثلازم بين المظاهر والباطن والنقل بأن الإيمان يكون صحيحا في القلب من غير عمل بالجارحة.

الحال والمقام، والبلاغ. والمحذور هو أن يخلو إيهانه من عمل، لكن يشترط في العمل أن يُؤدى امتئالا وتقربا إلى الله تعالى.

قال الأجري ولاه: (فالأعمال - رحمكم الله تعالى - بالجوارح: تصديق للإيمان بالقلب واللسان.

فمن لم يصدق الإيبان بجوارحه: مثل الطهارة والصلاة والزكاة والصبام والحج والجهاد واشباه لهذه، ورضي من نفسه بالمرقة والقول: لم يكن مؤمنا، ولم تنفسه المعرقة والقول، وكان تركه العمل تكذيبا منه لإيهانه، وكان العمل بها ذكرنا تصديقا منه لإيهانه، وبالله تعالى التوفيق)(1).

وقال شيخ الإسلام هذا (و أيضا فإخراجهم العمل يشعر أبسم أخرجوا أعمال القلوب أيضا، وهذا باطل قطعا؛ فإن من صدق الرسول وأبغضه وعاداء بقلبه وبدنه فهو كافر قطعا بالضرورة، وإن أدخلوا أعمال القلوب في الإيمان أخطأوا أيضا لامتناع قيام الإيمان بالقلب من غير حركة بدن. وليس المقصود هنا ذكر حمل معين، بل من كان مؤمنا بالله ورسوله بقلبه هل يتصور إذا رأي الرسول وأعداء، يقاتلونه وهو قادر على أن ينظر إليهم وبحض على نصر الرسول بها لا يضره هل يمكن مثل هذا في العادة إلا أن يكون منه حركة ما إلى نصر الرسول، فمن المعلوم أن هذا عنته)<sup>77</sup>.

الشريعة (٢/ ١١٤).

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٧/ ٥٥٦).

\*\*\*

هإن قال قائل، سلمنا أن ترك العمل الظاهر بالكلية كفر، وأن السلف لم يشترطوا عملا معينا لتحقيق الإيمان والحروج من هذا الناقض، بل ذلك يختلف باختلاف الحال والمقام والبلوغ ونحو ذلك، فهل يكفي أن يكون هذا العمل نافلة من النواقل، أم يتمين أن مكن و إحدام، الداجنات؟

### فالجواب:

أن الذي نص عليه شيخ الإسلام هذه أنه لابد من واجب من الواجبات التي اختص بها محمد قاله، وأنه لا يكني في ذلك الأعمال التي يشترك فيها المسلم وغيره، من نحو أداه الأمانة، و صدق الحديث، و العدل في القسمة والحكم.

وما ذهب إليه شيخ الإسلام فيلد يؤيده ما جاء عن سفيان وإسحاق رحمها الله من تكفير تارك الفرائض كلها، من المباني الأربعة وغيرها.

قال سفيان بن عيبنة هجد: (والمرجنة أوجوا الجنة لمن شهد أن لا إلى إلا الله مصرا بقلبه على ترك الفرائض، وسموا ترك الفرائض ذنبا بمنزلة ركوب المحارم، وليسوا سواء؛ لأن ركوب المحارم من غير استحلال معصية. وترك الفرائض من غير جهل ولا عذر هو كفر) ('').

وقبال إسحاق بن راهوية على (غلت المرجنة حتى صار من قولهم: إن قوما يقولون: من ترك المكتوبات، وصوم رمضان، والزكاة، والحج، وعامة الفرائض من غير

 <sup>(</sup>١) رواه عبداته بن أحمد في السنة (١/ ٣٤٧)، وأورده ابن رجب في شرحه على البخاري (١/ ٢٥)، وفي
 جامع العلوم والحكم، ص (٤٤).

جحود بها أنا لا نكفّره، يرجى أمره إلى الله بعد؛ إذ هو مقر. فهؤلاء المرجنة الذين لاشك فيهم)(١٠.

وقال شبخ الإسلام وهذا (وقد تين أن الدين لابد فيه من قول وعمل، وأنه يمتنع أن يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله بقلبه، أو بقلبه ولسات، ولم يؤد واجباً ظاهراً، لا الله ولا زكاة ولا صياما ولا غير ذلك من الواجبات، أولو قدّر أن يؤدي الواجبات] لا لأجل أن الله أوجبها، مثل أن يؤدي الأمانة ويصدق الحديث، أو يعدل في قسمه وحكمه، من غير إيمان بالله ورسوله، لم يخرج بذلك من الكفر؛ فإن المشركين، وأهل الكتاب يرون وجوب هذه الأمور، فلا يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله مع عدم شيء من الواجبات التي يختص بإعابها عدد تلقية "".

ومعن سرح بهذا من العاصوين: الشيخ العلامة عبد الرحن بن نباصر البراك حفظه الله، حيث قال: (الثالث: ما يلزم منه لزوماً ظاهراً و يغل دلالة ظاهرة على عدم الإقرار بالشهادتين باطناً، و لو أفر بها ظاهراً و ذلك يشعل أمور:

۱ - الإعراض عن دين الإسلام، لا يتعلم، و لا يعمل به، ولا يبالي بها ترك من الواجبات، و ما يأتي من المحرمات، و لا بها يجهل من أحكام.

 <sup>(</sup>١) مسائل الإمام أحد وإسحاق بن راهويه، لحرب الكرماني، ص (٣٧٧). ونقله ابن رجب، كيا في فتح
 الباري (١/ ٢٥).

 <sup>(</sup>۲) الإيان الأوسط، ضمن بحصوع القتاري (٧/ ١٦٦)، وما بين المقوفتين من تحقيق الإيبان الأوسط
للدكتور على بن بخيت الزهران ص (٧٧٠).

و ينبغي أن يُعلم أن المكلف لا يخرج من كفر الإعراض - المستلزم لعدم إقراره -بفعل أي خصلة من خصال البر، وشعب الإبيان، فإن من هذه الخصال ما يشترك الناس في فعله- كافرهم و مؤمنهم - كإماطة الأذى عن الطريق، وبر الوالدين، وأداء الأمانة. وإنها يتحقق عدم هذا الإعراض، والسلامة منه بفعل شيء من الواجبات التي تختص بها شريعة الإسلام التي جاء بها الرسول بقض - كالصلاة والزكاة والصيام والحج - إذا فعل شيئاً من ذلك إبياناً واحتساباً.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (فلا يكون الرجل مؤمناً بالله و رسوله مع عدم شيء من الواجبات التي يختص بإيجابها محمد 義) من "مجموع الفتاوى" (٧/ ٦٢١).

ملاحظة: هكذا وردت العبارة في "الفتاوى"، و لعل المناسب للسياق (مع عدم فعل شيء))\'.



<sup>(</sup>١) جواب في الإيهان ونواقضه، للشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك، ص (٢٣).

الشبهة الثامنة: أن المالة راجعة إلى الخلاف في حكم تارك الصلاة

قال المخالف: المسألة راجعة إلى الخلاف في حكم تارك الصلاة، لأنه إن أتى بجميع الأعيال وترك الصلاة: كفر، وإن ترك جميع الأعيال وصلى: لم يكفر.

والجواب: أن المسألة بالنظر إلى أحوال المكلفين لا تخرج عن أربعة أحوال:

الصلاة.

الآول: أن يترك جيع العمل الظاهر، الصلاة وغيرها، فلا شك في كفره، وقد اجتمع فيه ناقضان: الأول: ترك العمل بالكلية، الدال على انتفاء عمل القلب، والثاني: ترك

الثاني، أن يأتي بالصلاة وحدها، فهذا مشلم، قد سلم من الناقضين، أما السلامة من الأول: فلأنه لا يصدق عليه أنه تارك للممل بالكلية، لأنه أتى بالصلاة، وهي من العمل، وأما السلامة من الثان، فلأنه لم يترك الصلاة.

الثانث: أن يأتي يشيء من الواجبات امثنالا، واتباعا لمحمد ﷺ، كالزكاة والصوم، ويدع الصلاة، فهذا قد سلم من الناقض الأول الذي هو ترك العمل، وكانت زكاته و صباعه والذن على وحدد عمل القلب الذي حرك إلى ذلك، لكنه يكفر لتركه الصلاة،

وصيامه دالين على وجود عمل القلب الذي حركه إلى ذلك، لكنه يكفر لتركه المسلاة، عند من يرى كفر تارك الصلاة، وأما من لا يرى كفر تارك الصلاة، فهذا مسلم عنده.

الرابع: أن يأتي بالأعيال الظاهرة من صلاة وزكاة وصوم وغيرها، فهذا لا إشكال فيه، وقد سلم من الناقضين، كصاحب الحال الثاني. \_ كُلُّف الشَّبِهَاتَ العَقَلِيةُ \_\_\_\_\_\_

وبهذا يتبين أن المسألة لا ترجع إلى الحلاف في حكم تبارك الصلاة<sup>(١)</sup>، وأن ثمة ناقضين، قد يجتمعان في العبد، وقد يوجد أحدهما دون الآخر، وقد يسلم منها جمعا.

لكن المخالف قد ينازع في الحالة الأولى، وهي حالة من ترك جميع الأعبال، المسلاة وغيرها، فيظن أنه لا يكفر، عند من لا يرى كفر تارك المسلاة، والأمر بخلاف ذلك. فعامة أهل السنة على أنه لا يدّ من عمل ظاهر يصحح الإيان الباطن.

# ويتاكدهنا بامور:

الآول: أن من السلف من صرح بأن الإيبان لا يجزئ ولا يُقبل من دون العمل، مع أنهم لا يكفرون تارك الصلاة، كالشافعي ظلا في أحد قوليه، والمزني تلميذه، والشيخ عمد بن عبد الو ماب ظلا فيها نقله المخالف عن ""،

<sup>(</sup>۱) وهذا ردعل ما زعمه أحدهم من أنه لا يمكن الجمع في التكثير بين (ترك العملاء) و (توك جنس العمل) معاه لأن أحدهما مبطل للاخر حياء واعير ذلك من باب جع التفيضين ولقاه المضمين، وقالت: (وإلا تكيف تصور مصليا يكون في الوقت نقسة تارك لجنس العمل، وطله التارك العملاء الموجه أعهالا أخرى فرائض أو واجبات أو ستحبات التهي.

قلت: أما الصررة الأول التي ذكرها، فليس فيها ترك لجنس العمل، وصاحبها قد سلم من النافضين. كما ينت آثنا، والصورة الثانية أيضاء ليس فيها ترك لجنس العمل، كما يبت في الحالة الثالثة، فالشالان لا يصحان، والصورة التي يحتم فيها التكفير بترك الصلاة وترك جنس العمل: همي أن لا يعمل شيئا مطلقا، وهي صورة ككة، لا يجتمع فيها تفيضان، ولا يلتقي فيها شمال كما زعم.

 <sup>(1)</sup> انظر كلامهم في (١/ ٣٥٩، ٣٥٩)، (١٧/ ١٧) من هذا البحث. ومذهب المزني في حكم تبارك المسلاة،
 انظره في: المجموع (١٦/٣) فقد نسب إلى القول بأنه بجس ويؤدب ولا يقتل.

الشانع، ما سبق نقله عن إسحاق بن راهويه فخفه من تكفير تارك عامة الفرائض، ونسبة القول المخالف إلى المرجئة، مع أنه فخفه يرى الخلاف في تكفير (تارك المسلاة) مسألة اجتهاد ( )، فغرق فخفه بين تارك المسلاة، وتارك عامة الفرائض، فالمسازع في تكفير الأول لا يقال إنه مرجئ، يخلاف المشازع في تكفير الثاني.

قال شیخ الإسلام قَخَدُ (قال إسحاق: من ترك الصلاة متعمدا حتى ذهب وقت الظهر إلى المغرب، والمغرب إلى نصف الليل، فإنه كافر بالله العظيم، يستتاب ثلاثة أيام، فإن لم يرجع، وقال: تركها لا يكون كفرا، ضربت عنقه، يعنى تاركها وقال ذلك. وأما إذا صلى، وقال ذلك، فهذه سألة اجتهاد) (").

فيان بهذا الفرق بين مسألة ترك الصلاة، ومسألة ترك العمل بالكلية، وبيان صحة ما ذكره الشيخ ابن باز تفته من أن أهل السنة الذين لم يقولوا بكفر تبارك الصلاة، يشترطون العمل ولابد، وهذا هو:

الثالث: قال الشيخ ابن باز مخم وقد سأله الأخ عبد العزيز بن فيصل الراجحي حفظه الله: (عن الأعيال: أهمي شرط صحة للإيهان، أم شرط كيال؟

فقال ظه: من الأعمال شرط صحة للإيبان لا يصح الإيبان إلا بها كالصلاة، فمن تركها فقد كفر. ومنها ما هو شرط كبال يصح الإيسان بدونها، مع عصيان تاركها

 <sup>(</sup>١) هذا مع حكايته الإجاع على كفر تارك الصلاة، كها سبق.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۷/ ۲۰۸) وما بعدها.

واثمه.

فقلت له علله عند من لم يكفر تارك الصلاة من السلف، أيكون العمل عنده شرط كيال؟ أم شرط صحة؟

ققال: لا، بل العمل عند الجميع شرط صحة، إلا أنهم اختلفوا فيها يصح الإيمان به منه؛ فقالت جماعة: إنه الصلاة، وعليه إجماع الصحابة هخينه، كما حكاء عبد الله بن شقيق. وقال آخرون بغيرها. إلا أن جنس العمل لابد منه لصحة الإيمان عند السلف جميعاً. لهذا الإيمان عندهم: قول وعمل واعتقاد، لا يصح إلا بما يجمعه (11).

الوابع؛ سئل الشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ حفظه الله عمن أخرج العمل من مسمى الإيمان هل الخلاف بيننا وينهم لفظي أو حقيقي؟

فأجاب: (الخلاف بيننا وبين مرجنة الفقهاء حقيقي، ولبس لفظيا ولا صوريا ولا شكليا.

ومن حيث التنظير، لا من حيث الواقع: الفرق بيننا وبينهم أنه عندهم يُتصوَّر أن يعتقد أحد الاعتقاد الحق الصحيح، ويقول كلمة التوحيد، ينطق بها، ويترك جنس الممل: لا يعمل عملا أبدا امتالا لأمر الشرع، ولا يترك منهيا امتالا لأمر الشرع. فهذا عندهم: مسلم مؤمن، ولو لم يعمل ألبة.

وعندنا ليس بمسلم ولا بمؤمن حتى يكون عنده جنس العمل.

<sup>(</sup>١) نقلاً عن جريدة الرياض، عند ١٢٥٠٦ بتاريخ ١٤٢٣/٧/١٣هـ.

ومعنى جنس العمل: أن يكون ممثلاً لأمرٍ من أوامر الله طاعةً لله جل وعملا، منتهيا عن بعض نواهى الله طاعةً لله جل وعلا ولرسوله ﷺ.

ثم أهل السنة اختلفوا: هل الصلاة مثل غيرها، أم أن الصلاة أمرها يختلف؟ وهي المسألة المع وفة متكفر تارك الصلاة مهاونا وكسلا.

قد اختلف فيها أهل السنة كها هو معروف، واختلافهم فيها ليس اختلافا في اشتراط العمل.

فعن قال: يكفر بترك الصلاة تهاونا وكسلا، يقول: العمل الذي يجب هنا هو الصلاة (١٠) لأنه إن ترك الصلاة فإنه لا إيهان له.

والآخرون من أهل السنة الذين يقولون: لا يكفر تارك الصلاة كسلا وبهاونا. يقولون لا بد من جنس عمل: لابد من أن يأتي بالزكاة عشلا، بالصبام عشلا، بالحج عشلا، يعني واحدا منها: أن يأتي طاعة من الطاعات عشلا في ذلك حتى يكون عنده بعض العمل، أصل العمل؛ لأنه لا يسمى إيان حتى يكون تَمَّ عمل.

لأن حقيقة الإيهان راجعة إلى هذه الثلاثة - في النصوص -: القول والعصل والاعتقاد.

> فمن قال: إن حقيقة الإيمان نخرج منها العمل، فإنه ترك دِلالة النصوص. فإذاً الفرق بيننا وبينهم حقيقي، وليس شكليا أو صوريا.

> > (١) المقصود أنه إن أتى بالصلاة، فقد أتى بالعمل، وسلم من الناقضين كها سبق.

هل هذا في الواقع مطبق؟ متصور أم غير متصور؟ هنا الذي يشكل على بعض الناس، يرى أنه لا يُصور أن يكون مؤمنٌ يقول كلمة النوحيد ويعتقد الاعتقاد الحق ولا يعمل خيرا قط:لا يأتي بطاعة امتثالا لأمر الله، ولا ينتهي عن عرم امتثالا لأمر الله، يقول: هذا غير متصور.

ولما كان أنه غير متصور في الواقع عندهم: جعلوه ثمرة. صار الحلاف شكليا، كيا ظنوه، لكن هذا ليس بصحيح؛ لأننا ننظر إليها لا من جهة الواقع، ننظر إليها من جهة ولالة النصوص.

قالتصوص دلت على أن العمل أحد أركان الإيبان، فإذا كانت دلت على ذلك فوجب جعله ركتا، ومن خالف فيه فيكون غالفا خلافا أصليا، وليس صوريا ولا شكليا، خلافا جوهريا.

هل يتمثل هذا في الواقع أو لا يتمثل؟ هذه مسألة الله جل وعملا هو الذي يتولى عباده فيها، لأن العباد قد يفوتهم أشياء من حيث معرفة جميع الخلق، وأعمال الناس، وسا أنوره وما تركوره ('').

 <sup>(</sup>١) شريط: أستلة في الإيبان والكفر، وكلام السيخ حفظه الله عن مرجئة الفقهاء، بجمل على من لم يقر منهم بالتلازم بين الظاهر والباطن، وانظر ما سبق (١/ ٢٧٩).

### الشبهة التاسعة: حول الخلاف اللفظي مع مرجنة الفقهاء

قول المخالف: إن مرجئة الفقهاء لا يكفرون من أتبي بالشهادتين والتصديق، ولو ترك جميع العمل الظاهر، وقد ردد شيخ الإسلام كثيرا أن خلافهم مع سائر أهل السنة خلاف لفظي، ولو كان يرى تكفير تارك العمل الظاهر مذهبا ثابتا لأهل السنة، لبين أن الخلاف حينئذ يكون جوهريا لا لفظيا.

# وجواب هذه الشبهة من وجهين: : 18

أن شيخ الإسلام لم يجعل الخلاف لفظيا بين مرجنة الفقهاء وأهل السنة بإطلاق، بل جعل هذا خاصا بمن أثبت منهم التلازم بين الظاهر والباطن، وأقر بأنه إذا انتفى اللازم انتفى الملزوم، فحيننذ يكون الخلاف لفظيا، وقد سبق بيان ذلك على وجه التفصيل (١).

وأكتفي هنا بذكر موضعين من كلامه عطه.

قال: (وقيل لمن قال دخول الأعيال الظاهرة في اسم الإيمان مجاز: نزاعك لفظي، فإنك إذا سلمت أن هذه لوازم الإيهان الواجب الذي في القلب وموجّباته، كان عدم اللازم موجبا لعدم الملزوم، فيلزم من عدم هذا الظاهر عدم الباطن، فإذا اعترفت بهذا كان النزاع لفظيا. وإن قلت ما هو حقيقة قول جهم وأتباعه، من أنه يستقر الإيمان النام الواجب في القلب مع إظهار ما هو كفر وترك جميع الواجبات الظاهرة، قيل لك: فهذا يناقض قولك أن الظاهر لازم له وموجب له، بل قيل: حقيقة قولك أن الظاهر يقارن

<sup>(</sup>١) انظر: (١/ ٢٧٩-٢٨٦) من هذا البحث.

الباطن تارة، ويفارقه أخرى، فليس بلازم له ولا موجّب ومعلول له، ولكنه دليل إذا وجد دل على وجود الباطن، وإذا عدم لم يدل عدمه على العدم، وهذا حقيقة قولك)(١٠).

وقال فجد: (ومذا يلزم كل من لم يقل إن الأعيال الظاهرة من لوازم الإبيان الباطن. الإذا قال: إنها من لوازمه وأن الإبيان الباطن يستازم عملا صالحا ظاهرا، كان بعد ذلك لوله: إن تلك الأعيال لازمة لمسمى الإبيان أو جزءا منه نزاعا لفظيا كها تقدم)<sup>(17)</sup>.

# الوجه الثاني:

أن شيخ الإسلام تارة بجزم بأن مرجنة الفقهاء لا يدخلون أعيال القلوب في الإبيان، وتارة لا يجزم بدلك، فمن الأول قول: (وعند الجهمية الإبيان مجرد تصديق القلب وعلمه، هذا قول جهم والصالحي والأشعري في المشهور عنه وأكثر أصحابه.

وعند فقها، المرجنة: هو قول اللسان مع تصديق الفلب، وعلى القولين أعيال القلوب ليست من الإييان عندهم كأعيال الجوارح، فيمكن أن يكون الرجل مصدقا بلسانه وقلبه مع كراحة ما نزل الش<sup>(77)</sup>.

ومن الثناني قوله: (والمرجئة الذين قالوا: الإيبان تصديق القلب وقول اللسان، والأعمال ليست من، كان منهم طائقة من فقهاء الكوفة وعبادها، ولم يكن قولهم مثل قول جهم، فعرقوا أن الإنسان لا يكون مؤمنا إن لم يتكلم بالإيبان مع قدرته عليه،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۵۷۷).

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٥٨٤).

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية (٥/ ٢٨٨).

TTA

وعرفوا أن إبليس وفرعون وغيرهما كفار مع تصديق قلوبهم. لكنهم إذا لم يدخلوا أعمال القلوب في الإيبان لزمهم قول جهم، وإن أدخلوها في الإيبان لزمهم دخول أعمال الجوارح أيضا؛ فإنها لازمة لها. ولكن هؤلاء لهم حجيج شرعية يسببها اشتبه الأمر عليهم)<sup>(1)</sup>.

فعل الأول: يلزم المخالف -بناء على تأصيله - أن يقول: ترك عسل القلب ليس كفرا، لأن شيخ الإسلام الله أثبته قولا لمرجنة الفقهاء، ثم جزم بأن الخلاف بينهم ويين أهل السنة لفظي، ولو كان يرى كفر تارك عمل القلب مذهبا لأهل السنة لقال إن الخلاف حتيق جوهري!

فهاذا عسى المخالف أن يقول في جواب هذا الإلزام؟!

لا ريب أن المخالف مضطر للقول بأن شيخ الإسلام لا يرى الخلاف لفظيا مع جميع مرجحة الفقهاه، بل مع من يثبت منهم عمل القلب، ويثبت التلازم أيضا، كها صرح به في مواضع، وهذا هو المطلوب.



<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۱۹٤).

# الشبهة العاشرة: قولهم إن العمل في اصطلاح السلف يشمل قول اللسان

زعم المخالف أن العمل في اصطلاح السلف ليس مقصورا على عمل الجوارح، بل قول اللسان من العمل، ورتَّب على ذلك أن من لم يكفر يترك العمل الظاهر كله، لا يضال إنه خالف إجماع أهل السنة على أن الإيمان قول وعمل!

# والجواب من وجوه:

الأول:

أن هذه شبهة قديمة، أطلقها بعض المرجنة، منهم شبابة بن سوار، وراموا منها موافقة السلف وموافقة المرجنة! فيقولون: الإيمان قول وعمل، موافقة لأهل السنة، شم يضر ون العموا بأنه قول اللسان!

ولا رب أن قول اللسان يدخل في العمل، لكنه ليس العمل الذي أراده السلف بقولهم: الإيمان قول وعمل، وإلا كان كلامهم عبا وتكرارا، بل أرادوا بالقول: قول القلب وقول اللسان، وأرادوا بالعمل: عمل القلب وعمل الجوارح. وهذا مشهور عنهم شهرة لا تخفى على من له أدنى نظر في هذه المسألة، وقد مضى نقل عباراتهم ".

وأكتفي هذا بنقل واحد عن الآجري فخه، قال: (اعلموا رحمنا الله تعالى وإياكم: أن الذي عليه علياء المسلمين أن الإيبان واجب على جميع الخلق، وهو قصديق بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل بالجوارح.

ثم اعلموا أنه لا تجزيء المعرفة بالقلب والتصديق إلا أن يكون معه الإيهان باللسان

<sup>(</sup>١) انظر الفصل الأول من الباب الأول.

نطقا، ولا تجزى، معرفة بالقلب ونطق باللسان حتى يكون عمل بالجوارح، فإذا كملت فيه هذه الثلاث الخصال كان مؤمنا، دل على ذلك الكتاب والسنة وقول علماء المسلمين)(١).

فميز على بين قول اللسان، وعمل الجوارح، ثم زاد الأمر بيانا فقال: (فالأعمال-رحكم الله تعالى - بالجوارح تصديق للإيان بالقلب واللسان.

فمن لم يصدق الإيان بجوارحه: مثل الطهارة والصلاة والزكاة والصيام والحج والجهاد وأشباه لهذه، ورضي من نفسه بالمعرفة والقول: لم يكن مؤمنا، ولم تنفعه المعرفة والقول، وكان تركه العمل تكذيبا منه لإيهانه، وكان العمل بها ذكرنا تصديقا منه لإيهانه، وبالله تعالى التوفيق)(1).

### الثاني:

أن النزاع بين السلف والمرجنة لم يكن حول النطق باللسان، همل هو من الإيمان أو لا؛ إذ عامة المرجئة المتقدمين-قبل جهم ومن وافقه- على أن قول اللسان من الإيمان، بل لم يكن النزاع أيضا في عمل القلب- فإن عامة المرجنة على إثباته خلا جهماً ومن وافقه-وإنها النزاع كان في عمل الجوارح، فكيف يقول عاقل: إن قول السلف: الإيمان قول وعمل، يعنون بالعمل قولَ اللسان، والخلاف لم يكن في قول اللسان! ثم ما الثمرة من قولمم: الإيمان قول وقول!

<sup>(</sup>١) الشبعة للأحرى (٢/ ١١١).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/١١٤).

ولهذا اشتد إنكار أحمد فؤه على من ذهب هذا المذهب، واعتبره قولا خبيثا ما سمع بمثله.

قال أبو بكر الأثرم ظِنْد في "السنة": (وسمعت أبا عبدالله وقيل له شبابة<sup>(1)</sup> أي <sub>.</sub> شيء تقول فيه؟

فقال: شباية كان يدعي الإرجاء. قال: ومحكي عن شباية قول اخبث من هذه الأقال: شباية قول اخبث من هذه الأقاويل ما سمعت عن أحدٍ بمثله، قال أبو عبد الله: قال شباية: إذا قال، فقد عمل بجارحته أي بلسانه، كما يقولون. فإذا قال، فقد عمل بجارحته أي بلسانه حين تكلم به. ثم قال أبو عبد الله: هذا قول خبيث ما سمعت أحدا يقول به ولا بلغني. قبل لأبي عبد الله: كنت كتب عن شباية شباية فقال نعم كنت كتب عن قديها يسيرا قبل أن نعلم أنه يقول بهذا.

<sup>(</sup>١) هو شباية بن سوار القزاري مولاهم أبو عمرو اللعاني، أصله من خراسان، قال في مبليب التعليب (١/١) والله أمد بن حتل : بركا إعداد أو أبو مالية؟ قال: شبك كان ناعية. وقال أبو الله وأبو معالية؟ قال: شبك كان ناعية. وقال أبو الله أن المبلغ المب

قلت لأبي عبد الله كتبت عنه بعد؟ قال: لا ولا حرف (١٠٠).

وقال ابن رجب خفد: (وقد كان طائفة من المرجنة يقولون: الإيبان قول وعمل، موافقةً لأهل السنة، ثم يفسرون العمل بالقول، ويقولون: هو عمل اللسان، وقد ذكر الإمام أحد هذا القول عن شبابة بن سوار وأنكره عليه، وقال: هو أخبت قول، ما سمعت أن أحدا قال به ولا يلفني.

يعني أنه بدعة لم يقله أحد من السلف.

لعل مراده إنكار تفسير قول أهل السنة: الإيهان قول وعمل بهذا التفسير؛ فإنه بدعة وفيه عي وتكرير؛ إذ الممل على هذا هو القول بعينه، ولا يكون مراده إنكار أن القول يستم عملان..)(")

وقد يتن ابن رجب ظه أن قول اللسان عمل، واستدل لذلك، كيا بين أن البخاري ظه ذهب إلى هذا، وأراد أن الإيان عملٌ كك، مناقضة لمن يقول إنه قول، فالتصديق عمل، وكذلك قول اللسان، وعمل الجوارح، وليس المحذور في مجرد التسمية، إنها للحذور والبدعة هو تفسير قول أهل السنة: الإيان قول وعمل، بذا التفسير.

(١) نقلا عن مجموع الفتاوي (٧/ ٢٥٥)، ورواء الحلال في السنة (٣/ ٥٧١) برقم ٩٨٢

<sup>(</sup>٢) فتح الباري لابن رجب (١/ ١٢٢).

### الثالث:

يلزم على قول المخالف أن لا يكون ثم إرجاء؛ إذ المرجنة بجملون قول اللسان من الإيمان، فهم موافقون لأهل السنة في أن الإيمان قول وعمل! كما يلزم منه أن إنكار السلف على المرجنة وتبديعهم غم، لا وجه له، كما يلزم منه أيضاً التهوينُ من شأن العمل، وهمُّ النصوص الداعية إليه على قول اللسان أو أقواله، وهذا ضلال يترّز.



### الشبهة الحادية عشرة: قولهم: لوكان ترك العمل كفرا لصرح العلماء بذلك

وحاصل هذه الشبهة أنهم يقولون: كيف يكون ترك العمل الظاهر كفرا، ولا نجد النصر يح بذا في كلام أهل العلماء، كما هو الحال في بقية المكفرات؟

### والجواب من وجهين: .

الأول:

عدم التسليم، فقد وجد التصريح بهذا في كلام جاعة من أهل العلم، منهم سهل بن عبد الله التستري، كما نقله شبخ الإسلام وأقره، ومنهم شبخ الإسلام نفسه، وشبخ الإسلام عمد بن عبد الوهاب، رحمهم الله. فهؤلاء صرحوا بأن ترك العمل كفر. ووجد في كلام غيرهم ما يفيد هذا المعني، كالجزء بأنه لا يفع ولا يجزئ التصديق والنطق من دون عمل الجوارح، كما هو كلام الأجرى وغيره، على ماسيق نقله مفصلاً(1).

# الثّاني:

أنه يقال للمخالف: هذا عمل القلب، تركه كفر باتفاقنا، ومع ذلك قل أن تجد التصريح بذلك في كلام الأثمة، فهل يعني هذا أنه ليس بكفر؟!

بل ما ورد من التصريح بذلك في ترك عمل الجوارح، أكثر عما ورد في ترك عمل القلب.

 <sup>(1)</sup> انظر هذه النقول في الفصل الثالث من الباب الثالث، وفي مبحث حكاية الإجماع في المسألة، ضمن الفصل الثان من الباب المذكور.

### الشبهة الثانية عشرة: قولهم إن البحث في هذه المالة من باب الترف

وهذه الشبهة، لا يقولها المخالف الذي كتب، وألف، وناظر، وزعم أن ما عليه هو الحق، وأن ما عليه غالفه هو الباطل.

وإنها يقولها غيره، بدوافع مختلفة، وجوابها من وجوه:

الأول:

أن مسألةً يترتب عليها كفر أو إيهان، لا يكون بحثها ترفا، حتى لو قلنا: إنها تعلق بالحكم على الحقيقة، أو الكفر الباطن، في أغلب الأحوال؛ فإن بيان الكفر بأنواعه لابد

### الثانى:

أن في عرض هذه المسألة تأصيلاً لكلام أهل السنة، في بيان منزلة العمل، وتوضيحا لرادهم من دخوله في الإيمان، وردا على المرجنة الذين تلاعب بهم الشيطان.

### ىڭ ئۇ:

أن من ثمارها إيقاف طالب الحق على فهم السلف لكثير من النصوص التي تنازعت فيها الفرق، كأحاديث الشفاعة، ونصوص الوعد بصفة عامة.

### الرابع:

أن في عرضها تأصيلا لمسألة التلازم بين الظاهر والباطن، وهي مسألة مهمة، غاب فهمها عن كثير من الناس، قديها وحديثا، ولعدم إدراك التلازم غلط غالطون، كما قال شيخ الإسلام هُلا. أنها لو كانت من باب الترف، لما اهتم أهل العلم ببيانها، ولما حذروا من الكتب المخالفة فيها، واعتروها داعية لمذهب الإرجاه المذموم.

### الصادس:

أن قائل هذه المقالة، يظن أن النزاع صوري أو لفظي، أو لا ثمرة له، وليس الأمر كذلك، بل هو نزاع حقيقي، يدور حول فهم النصوص، وفهم كلام السلف والأئمة، وفهم الإرجاء الذي هو بدعة باتفاق.

ولو كان النزاع لفظيا، أو كان الجميع متفقين، كما يُظن، لما أبي المخالف من الرجوع عن قوله إلى قول أهل العلم.

وبعد، فهذه عصلة ما وقفت عليه من الشبهات المقلية التي أوردها المخالف، وقد بان بحمد الله مقدار ضعفها ورهاتها، وأنها لا تقاوم حجج أهل السنة وبراهينهم وما استقر عليه إجماعهم، ولولا أن المخالف أكثر من إيرادها وتكرارهما، لما تكلفت نقلها والجواب عنها.







اعتمد المخالف على جملة من أقوال أهل العلم، زعم أنها تفيد أن العمل كمالي في

الإيمان، وأن تاركه بالكلية مسلم ناج.

# وليُعلم أن هذه الاقوال لا تخرج عن واحدٍ من ثلاثة أمور:

سيأتي بيانه في النقل عن ابن حزم والبيهقي رحمهما الله.

الأول: أن يكون قولا لمُتأخر، بعد الصحابة والتابعين، فهو محجوج بالإجماع قبله.

الثاني: أن يكون قو لا عتملا، فلا قيمة له في هذا الباب. الثانك: أن يكون قو لا نفق نحن والمخالف على خطئه، فلا يجوز له الاحتجاج به.

وقد تبين لي بعد طول البحث أنه لا يوجد قول صريح يؤيد ما ذهب إليه المخالف، إلا ما جاء عمّن تأثر بالبدع الكلامية، وخالف مذهب السلف في جملة من الاعتقاد، كيا

ورغم وضوح ما سبق نقله عن أهل العلم- لا سيم إجماعهم - فقد دأب المخالف عل التعلق بيعض الألفاظ المقولة عن بعض الأثمة، موهما غالفتها للإجماع، أو قدحها ف.

وقد عزمت على عرض هذه الأقوال - جيمها - ونقدها نقدا علميا إن شاه الله نعالي.

# وهذا يتضمن التعليق على:

١ - نقل عن الإمام سفيان بن عيينة على ،ت: ١٩٨ هـ

٢- نقل عن الإمام الشافعي علا ، ت: ٢٠٤هـ

٣- نقل عن الإمام عبد الله بن الزبير الحميدي عظم ، ت: ١٩٨هـ

٤ - نقل عن الإمام أحمد بن حنيل ظلا، ت: ٢٤١هـ

٥ - نقل عن الإمام ابن قتيبة الدينوري في ، ت: ٢٧٦هـ

٦ - نقل عن الإمام محمد بن نصر المروزي ﴿ عُلْمُ ، ت: ٣٩٤ هـ

٧- نقل عن طائفة من أهل الحديث، حكاه محمد بن نصر المروزي والعر

٨- نقل عن الإمام ابن منده ولله ، ت: ٣٩٥ هـ

٩ - نقل عن الإمام ابن حزم علا ، ت: ٤٥٦ هـ

١٠ - نقل عن الإمام البيهقي ﴿ من ٥٨ عن ٤٥٨ هـ

١١- نقل عن القاضي عياض علا ، ت: ١٤٥هـ

١٢ - نقل عن الإمام ابن الصلاح في ، ت: ١٤٣هـ

١٣ - جملة نقول عن شيخ الإسلام ابن تيمية على ، ت: ٧٢٨ هـ

١٤ - نقل عن الإمام ابن القيم ظهر، ت: ١٥٧هـ

١٥ - نقل عن الإمام ابن أبي العز الحنفي ولله ، ت: ٧٩٢ هـ

١٦- نقل عن الإمام ابن رجب الحنيلي فطع، ت: ٧٩٥هـ

١٧ - نقل عن الحافظ ابن حجر العسقلاني ولله ، ت: ٨٥٢هـ

### أولا: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام الإمام سفيان بن عيينة ظع

قال فحمد: (فمن ترك محلة من خلال الإيهان جاحداً كان بها عندنا كالغرأ. ومن تركها كسلاً أو جاوناً أديناه، وكان بها عندنا ناقصاً، هكذا السنة أبلغها عني من سألك من الناس) ( ( )

اعتمد المخالف على قوله الله: (ومن تركها كسلاً أو تباوناً أونبناه، وكان بها عندنا باقصاً) وقال: فلو كان ترك العمل كفرا لم يكتف بالتأديب، ولم يحكم له بالنقصان فحسب.

# والجواب من وجهين:

الأول:

أن هذا خارج عن عمل النزاع، فليس النزاع فيمن ترك خلة أو فرط في عمل، بل فيمن ترك العمل الظاهر كله، وهل يمكن أن يوجد إيهان القلب حينتذ؟

## الثاني:

أنه سبق النقل عنه ظه بتكفير تارك الفرائض، حيث قال: (والمرجنة أوجبوا الجنة لمن شهد أن لا إله إلا الله مصرا بقلب على توك الفرائض، وسموا ترك الفرائض ذنبا بمنزلة ركوب المحارم، وليسوا سواء؛ لأن ركوب المحارم من غير استحلال معصية. وترك الفرائض من غير جهل ولا عذر هو كفر)<sup>(1)</sup>، وهذا يدل على الفرق بين ترك جميع

<sup>(</sup>١) رواه الأجري في الشريعة (٢/ ٥٥٩) رقم ١٩٧، وابن بطة في الإبانة (٢/ ٦٣١) رقم ٨١٧

<sup>(</sup>۲) انظر ص ۱۳.



الواجبات، وترك أحادها.

# ثَّانيا : توضيح ما اعتمنوا عليه من كلام الشَّافعي ﴿ الْمُ

قال المخالف: قال الشافعي: (واعلموا أن الإيمان معرفة بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل بالأركان. ثم الإيمان أصل وفرع، وأصله ما إذا تركه العبد كفر، كالمعرفة والتصديق، واعتقاد ما يجب اعتقاده من أحكام المكلفين، كها يسناه، وفرعه إذا ما تركه العبد لم يكفر، ولكن يعمى في ترك البعض، كالصلوات المقروضات)<sup>(1)</sup>.

وجه الاستشهاد: أن الشافعي ظلا لم يجعل العمل من الأصل الذي يكفر تاركه، بل جعله من الفرع الذي إذا تركه العبد لم يكفر.

والجواب من وجهين:

الأول:

أن هذه الرسالة لا يصح نسبتها إلى الشافعي علا.

قال شبخنا الدكتور عمد بن عبد الرهاب العقيل حفظه الله: (جميع من كتب عن الإمام الشافعي كابن أبي حاتم، والبيهقي، والرازي، وابن حجر، وغيرهم، وأصحاب الفهارس كتاريخ التراث العربي، والأدب العربي، وغيرهما، لم يذكروا هذه الرسالة ضمن مؤلفات الإمام الشافعي وقط ، مع حرصهم الواضح على تتبع ما كتبه، حتى إنهم عدوا بعض الكتب وهي في عداد المفقود، ولو سمعوا بذه الرسالة لفرحوا بها، وخاصة

الفقه الأكبر، المنسوب للشافعي قلد.

**107** 

الرازي، فيا جاء في هذه الرسالة موافق لكثير من عقيدته الأشعرية، ولا يمكن أن يسمع بها ويففل ذكرها، بل هي أعظم دليل عنده على بعد الشافعي عن التشبيه والحشو الذي ينسبه الرازي لأهل السنة والجهاعة، وهم منه براه، وهذا أعظم دليل على عدم صحة هذه السبة إلى) ! ".

والعجب لا ينقضي عمن يستشهد جذه الرسالة، الملينة بمصطلحات المتكلمين، والمقررة للفعيهم، وفيها أن أول واجب هو النظر، وأن الله ليس بجوهر ولا جسم ولا عرض، وأن الباري لا مكان له، وأن آية الاستواء من المشابه، وأن الله يخلق لا لسبب ولا لعلة، إلى غير ذلك، عا يعلم جزما براءة الشافعي منه، ومن أهله.

فهل أصبحت القضية مجرد النقل، مهم كان المنقول، لنصرة البدعة التي حكى الشافعي الإجماع على خلافها!

الثاني:

أن غاية ما في هذا النقل: أن العبد إذا ترك (بعض) الفرع، كالصلوات المفروضات، عصى ولم يكفر، وكلامنا لبس في ترك البعض، كيا سبق.

وتسمية العمل الظاهر فرعا، لا إشكال فيه، كما سبق، وكما سيأتي.

<sup>(</sup>١) منهج الإمام الشانعي أي إثبات العليدة (٢/ ٤٧/ ٤) وقد سأق الشيخ حنظه الله أحد عشر وجها أي بيان أن الكتاب الذكور لا تصح نسب إلى الشانعي. وانظر كذلك: براءة الأثمة الأربعة من مسائل المكتلمين الميشده، للدكتور عبد العزيز بن أحد الحييدي، ص (٨٨- ٤١) وقد بين حفظه الله أن الكتاب يكاد يكرن نسخة مطابقة لكتاب الإنصاف للبائلان، وعقد مقارنة بينها تؤكد ذلك.



أنه لم يجعل قول اللسان من الأصل الذي يكفر تاركه، فيلزم على فهم المخالف أن يحكم بإسلام تارك القول!

### ثَالثًا: توضيح ما اعتمنوا عليه من كلام الإمام الحميدي عظم

قال هذ: (وأن لا نقول كيا قالت الخوارج: "من أصاب كبيرة فقد كفر"، ولا تكفير بشيء من الذنوب، إنها الكفر في ترك الخسس التي قال رسول أن ً ﷺ: دبني الإسلام على خسن: شهادة أن لا إله إلا أنه وأن عمداً رسول 籌، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت،

فأما ثلاث منها فلا يُناظر تاركه: من لم يتشهد، ومن لم يصل، ولم يصم لأنه لا يؤخر شيء من هذا عن وقته، ولا يجزي من قضاه بعد تفريطه فيه عامداً عن وقته.

فاما الزكاة نعتى ما اداها اجزأت عنه، وكان آتياً في الحبس، وأما الحج فعتى وجب عليه، ووجد السبيل إليه وجب عليه، ولا يجب عليه في عامة ذلك حتى لا يكون له منه بد متى أداه كان مؤدياً ولم يكن آتياً في تأخيره إذا أداه، كما كان آتياً في الزكاة لأن الزكاة حق لمسلمين مساكين حب عليهم، فكان آتياً حتى وصل إليهم، وأما الحج فكان في ما بينه وبين ربه إذا أداه فقد أدى، وإن هو مات وهو واجد مستطيع ولم يجج سأل الرجمة إلى الذنيا أن يجج، ويجب لأهله أن يججوا عنه، ونرجو أن يكون ذلك مؤدياً عنه، كها لو كان عليه دين فقضي عنه بعد موته)(١).

اعتمد المخالف على قوله هخلا : (إنها الكفر في توك الخمس...) وقال: فلا يسمى ترك شيء من الأعيال كفرا إلا في الخمس.

# والجواب من وجهين:

الأول:

أن هذا من أعجب ما وقفت عليه من طرق الاستشهاد! فليس في كلام الحميدي وقد أن تارك العمل بالكلية لا يكفر، بل كلامه ظاهرٌ في تكفير تبارك الصلاة والصوم، والقائل بلذا قائل بكفر تارك جميع العمل ضرورة ".

وقد نسب إليه ابن رجب ظلا القول بكفر تارك المباني الأربعة، قال ظلا: (وروى يعقوب الأشعري، عن لبث، عن سعيد بن جبير قال: من ترك الصلاة متعمدا فقد كفر، ومن أقطر يوما في رمضان فقد كفر، ومن ترك الحج متعمدا فقد كفر، ومن ترك الزكاة متعمدا فقد كفر. ويروى عن الحكم بن عبية نحوه، وحُكي رواية عن أحمد، اختارها أبو يكر من أصحابه، وعن عبد الملك بن حبيب المالكي مثله، وهو قول أبي بكر

<sup>(</sup>١) أصول السنة للحميدي، ص (٤٣).

<sup>(</sup>۱۲) علق المثالف على كلام الحيدي بقولة: (وقول: (إنبا الكفر في ترك الحدس) يعني به الكفر بنوعيه الأكبر والأصغر فلا يسمى ترك شيء من الأحيال كفرا إلا في الحسس، بدليل أنه فرق بين الشهادتين والصلاة والصوم وبين الزكاة والحج، وجعل الباعل بالزكاة المؤخر لها أتباً). قلت: ظاهر كلام الحميدي أن الصلاة والصوم كالشهادتين، فتركها كفر أكبر، وهذا واضح، وهو كاف في إثبات المطلوب.

الثاني:

أنه قد صرح ظلا في رسالته هذه بأن (الإيان: قول وعمل، يزيد وينقص، ولا ينفع قول إلا بعمل، ويزيد وينقص، ولا ينفع قول إلا بعمل وقول إلا بينة، ولا قول وعمل ونية إلا بسنة) وهذا هو كلام الأثمة، وإجماع أهل السنة، فلا ينفع القول إلا بعمل. بل ذهب الحميدي إلى ما هو أوضح وأصرح، فقال ظلا: (وأخبرتُ أن قوما يقولون: إن من أقر بالصلاة والزكاة والصوم والحج ولم يفعل من ذلك شيئا حتى يعوت، أو يصل مسند ظهره مستدير القبلة حتى يعوت، فهو مؤمن ما لم يكن جاحدا، إذا علم أن ترك ذلك في إيهانه، إذا كان يقر الفروض واستغبال القبلة، فقلت: هذا الكفر بالله الصراح، وخلاف كتاب الله وسنة وسولا المسلمين "أ).

فكيف ينسب إليه أنه لا يكفر بترك العمل؟!



<sup>(</sup>١) فتع الباري لابن رجب (١/ ١٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر: (١/ ٣٥٠) من هذا البحث.

### رابعا: توضيح ما اعتمدوا عليه من قول الإمام أحمد ﴿ عُلْهِ

قال في رسالته إلى مسدد بن مسر هد:

(والإيمان قول وعمل يزيد وينقص، زيادته إذا أحسنت، ونقصاته إذا أسات، ويخرج الرجل من الإيمان إلى الإسلام، فإن تاب رجع إلى الإيمان، ولا يخرجه من الإسلام إلا الشرك بالله المظهم، أو يرد فريضة من فرائض الله جاحداً لها، فإن تركها نهاونا بها وكسلاً كان في مشيئة الله، إن شاء مذبه وإن شاء عفا عنه)^^.

قال المخالف: (وهذه الرواية صريحة عن الإمام أحمد في أنه لا يكفّر إلا بالشرك بالله، وردّ الفرائض، وهو الإباء لفعلها، أو جحودها، وأنه لا يكفّر بالنرك المجرد).

## والجواب من وجوه:

الأول:

أن هذه الرسالة وإن اشتهرت عند أهل الحديث، إلا أنها لا تصح سندا؛ لجهالة أحمد بن محمد البردعي راويها عن أحمد.

قال شيخ الإسلام ﷺ (ومنهم من أنكر ما روي عن أحمد في رسالته إلى مسدد، وقال: راويها عن أحمد بجهول لا يعرف في أصحاب أحمد من اسمه أحمد بن محمد البردعي).

ثم نقل قول أبي القاسم عبد الرحمن بن منده في مصنفه المسمى بـ (الرد على من زعم

<sup>(</sup>١) مناقب الإمام أحمد لابن الجوزي، ص (٢٢٦).



أن الله في كل مكان، وعلى من زعم أن الله ليس له مكان، وعلى من تأول النزول على غير النزول) قال:

(أحدين عمد البردعي: عهول لا يعرف في أصحاب أحمد، من اسمه أحمد بن عمد، فيمن روى عن أحمد بن عمد بن حنيل، كأحد بن عمد بن هاني، أبي بكر الأثرم، وأحمد بن عمد بن الحجاج، أبي بكر المروذي، وأحمد بن عمد بن عيسى البراني القاضي، وأحمد بن عمد الصائغ، وأحمد بن عمد بن غالب القاص غلام خليل، وأحمد بن محمد بن مزيد الوراق.

وزاد ابن الجوزي: أحمد بن عمد بن خالد أبا بكر القاضي، وأحمد بن خالد أبا المباس البراني، وأحمد بن عمد بن عبد الله بن المباس البراني، وأحمد بن عمد بن عبد الله بن صالح الأسدي، وأحمد بن عمد بن يجيى صالح الأسدي، وأحمد بن عمد بن الجميد الكوني، وأحمد بن عمد بن الجسن أبا الكحال، وأحمد بن عمد بن البخاري، وأحمد بن عمد بن بطة، وذكر أبا المحمدين: الحسن الباعل، الرمذي، وأحمد بن سعيد، وقبل: أبي الأشعبة الترمذي، وذكر في المحمدين:

 (۱) بحموع الفتارى (٥/ ٣٨١). وقد جاه فيه: (وأبي بكر الأثرم) (وأبي بكر المروزي) والصواب بإسقاط الواو فيها.

تم رأيت الدكتور عبد النزيز من أحمد الحبيدي حفظه افة قد ضمض نسبة حقده الرسالة إلى أحمد تمثد وذكر أنه وقف عل إسنادين شاء وكلاهما مسلسل بالنجاهيل، كها أن منتها مضطرب اضطرابا كبيرا ومتفاوت تفاونا كبيراء وقال: ونظهر بها تقدم أن الرسالة ضعيفة السند من الطريقين، وبالتألي ففي=

### الثانى:

أنه على فرض صحة هذه الرواية عن أحمد ظافه، فغاية ما فيها الكلام على آحاد الأعمال، وأنه لا يكفر تارك الصلاة، أو تارك الزكاة، وهكذا، وليس فيها تعرض لحكم من ترك العمل الظاهر بالكلية.

بل لقائل أن يقول: إنها لا تدل على عده تكفير تنارك الصلاة؛ لأن تركها كفر وشرك، فيدخل في قوله: (ولا يخرجه من الإسلام إلا الشرك بالله العظيم) وقد قال النبي ﷺ: وبيّن الرّجل وبَيْن الشّركِ وَالكَّمر تِرْكُ الصَّلاعِ: ``.

#### الثالث:

أن المخالف إن احتج بالحصر الوارد في قول أحمد الله: (ولا يخرجه من الإسلام إلا الشرك بالله العظيم، أو يرد فريضة من فرائض الله جاحداً لها) وزعم أنه لم يكفر تارك العمل.

فجوابه أن يقال: لا شك أن الكفرات لا تنحصر في الشرك بالله تعالى أو رد فريضة من الفرائض، فثمة أنواع أخرى من الكفر متفق عليها، عند عامة أهل السنة، كسب الله تعالى، وسب نبيه ﷺ، والاستهزاء بشرعه ودينه، وغير ذلك من المكفرات القولية والعملية والاعتقادية.

نسبتها إلى الإمام أحمد على أنها من تأليفه وفقة وشك) انظر: براءة الأقمة الأربعة من مسائل المتكلمين
 المبتدعة، ص (١٠٠ - ١١٣).

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (AT).

\*7.

وأقرب من ذلك أن يقال للمخالف: ما حكم من ترك عمل الغلب بالكلية، أو ترك قول اللسان مع القدرة؟ وهل لأحد أن يحتج بالحصر في كلام أحمد هج على أن ذلك لس ركف أعد جامر الملد؟!

والجواب واضح(١).

# خامسا: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام ابن قتيبة ﴿ اللهِ

قال: (سألت عن حديث النبي ﷺ: الإيمان نيف وسبعون باباً أفضلها لا إله إلا الله وأوناها إماطة الأذى عن الطريق؛ وقلت: أتقول لمن لم يمط الأذى عن الطريق ناقص الإيمان؟

أما وجه هذا الحديث، فالإيهان صنفان: أصل، وفرع:

فالأصل: الشهادتان، والتصديق بالبعث والجنة والنار والملائكة، وبكل ما أخبر الله به في كتابه، وأشباء هذا مما عنز به رسوله عنه، وهذا هو الأمر الذي من كفر بشيء منه، فقد خرج من الإبيان، ولا يقال له مؤمن، ولا تاقص الإبيان.

<sup>(</sup>۱) و عا احتج به المذالف من كلام أهد دهله، قوله في زيادة الإيبان وتقصائه: (زيادته في العمل، وتقصائه في ترك العمل) ولا رجه للاستشهاد بيانا في سألتنا، فنمن متفتون على أن من أنى معملا فقد زاد ايبانه، ومن ترك صدلا نقد نقص إيبانه، والبحث هو نيمن ترك جيع الأهال، وليس في السبارة تصريح بيالمه والمثالف يدور حول نفي التلازم بين الظاهر والباطن والفق بأن الإيبان الصحيح يكون في القلب من غير أن يظهر أثره على الجوارح قولا وصلا، وهذا ظن فاسد، ومعتقد كاسد، لا يُعرف عن أحد من السلف، وإنها هو قول الرجة، كل سبّ بيانه.

ومن الأصول: الصلاة، والزكاة، والصوم، وحج البيت لن استطاع إليه مسيلاً، وهذا هو الأمر الذي من آمن بأنه مفروض عليه، ثم قصر في بعضه بتواني، أو اشتغال، فهو ناقص الإيبان حتى يتوب ويراجم.

وكذلك الكبائر إن لابسها غير مستحل لها فهو ناقص الإيمان حتى ينزع عنها.

وأما الفروع: فإماطة الأذى من الإيهان، وإفشاه السلام من الإيهان، وأشبه هذا...)(1).

احتج به المخالف قائلا: (فالأركان الأربعة أصولٌ ينقص الإيمان بتركها من غير جحود، وهو في الحكم كارتكاب الكبائر، وإن كان ترك الفرائض أغلظ).

### والجواب من وجوه :

# الأول:

أنه كلام خارج عن عل النزاع، فليس فيه تعرض لحكم ترك العمل بالكلية، وإنها كلامه فيمن (قصر في بعضه بتواني أو اشتغال).

## الثاني:

أنه ليس فيه تعرض لمسألة ترك المياني الأربعة، بل حديثه عن التقصير في بعضها، ولهذا لو استنبط منه باحث أنّ ابن قتيبة لا يكفر بترك الصلاة، كان غطتا من غير شك، فكيف يوخذ منه حكم ترك الأربعة!

(١) المسائل والأجوبة لابن قتيبة، ص (٣٣١).

أن جدلة الشهادتين والتصديق بها ذكر - أصلاء من كفر بشيء منه فقد خرج من الإيان، حقّ لا ريب فيه، ويقال: ومن كفر بالصلاة أو الزكاة أو الصوم أو الحيج، فهو كافر أيضا، لكنه خِلام أيتمرض فذا، وإنها تعرض لمن آمن بها ثم قصر في بعضها، وبين أنه ناقص الإيان، وهذا حق أيضا.

والمقصود أن المخالف يورد من أقوال الأثمة ما هو خارج عن محل النزاع، ولو لا خوف اغترار البعض بتقله لم يكن لذكره هنا وجه (1).



## مادما: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام الإمام محمد بن نصر المروزي والع

قال ﴿ فَ مِياقِ الردعلي شبهة للمرجثة حاصلها: أنكم إذا قلتم إن الإيمان اسم لجميع الطاعات لزمكم أن تكفروا العاصى عند أول معصبة يفعلها.

قال وظه: (وذلك أنا نقول: إن الإيران أصل، من نقص منه مثال ذرة زال عنه اسم الإيان، ومن لم ينقص منه لم يزل عنه اسم الإيان، ولكنه يزداد بعده إيمانا إلى إيمانه. فإن نقصت الزيادة التي بعد الأصل: لم ينقص الأصل الذي هو الإقرار بأن الله حق، وما قاله صدق، لان النقص من ذلك شك في الله، أحق هو أم لا؟ وفي قوله: أصدق هو أم کذب؟

ونقص من فروعه، وذلك كنخلة قائمة ذات أغصان وورق فكلما قطع منها غصن لم يزل عنها اسم الشجرة، وكانت دون ما كانت عليه من الكمال من غير أن ينقلب اسمها، إلا أنها شجرة ناقصة من أغصانها، وغيرها من النخل من أشكالها أكمل منها لترامها بسعفها)(١).

وهذا لا حجةً فيه ولا متعلقً لمن يرى نجاة تارك عمل الجوارح بالكلية، وبيان ذلك من وجوه:

الأول:

أن تسمية الإقرار والتصديق أصلا، والعمل فرعا، لا إشكال فيه، كما سبق بيانه، فعمل الجوارح فرع لازم لإيهان القلب، وانتفاء اللازم يدل على انتفاء الملزوم، وهل

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة (٢/ ٢٠٣).

يدخل قول اللسان في الأصل أم الفرع؟ هذا يرجع إلى نفسير (الإقرار)، والذي يظهم لي أن المروزى فجد بجعله من الأصل.

وقد ذهب شيخ الإسلام فيخد في مواضع عدة - إلى أن قول اللسان من الفرع ('') وقال في تفسير الإقرار: (ومعلوم أن الإيهان هو الإقرار لا بجرد التصديق، والإقرار ضمن قول القلب الذي هو التصديق وعمل القلب الذي هو الانقياد، تصديق الرسول فيها أخبر، والانقياد له فيها أمر، كها أن الإقرار بالله هو الاعتراف به والعبادة له)''').

والمروزي علم يقيس الصلاة على (قول اللسان) في أن الإيهان لا يتم إلا بها، قال في مناقشته للمرجئة:

(وقيل لهم: إيليس إنها كقر بترك القرع، ولم تنفعه المعرفة، وليس القول من المعرفة في شيءة لأنه فرع مضاف إليها بالاسم، لا من جنسها، وإنها الإقرار باللسان يكون عنها، وليس هو بها، ولا من جنسها؛ لأن الأصوات والحروف والحركات ليست من جنس الفسير في شيء.

وإن كان الإيبان لا يتم إلا بفرح هن المرقة، وليس من جنسها، فها أنكرتم على من زعم أن الإيبان لا يتم إلا بالصلاة، وليست هي من جنس المرفقة، ولكن عنها. يكون)<sup>(7)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر ما سبق في الجزء الأول، ص ٦٦

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی (۷/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>٣) تعظيم قدر الصلاة (٢/ ٧٧٨).

فلت: فهذا يدل على أمور:

الأول: أن قول اللسان وإن سمي فرعا، فتركه كفر، وتسميته فرعا لا تمنع من ذلك، وعليه فتسمية عمل الجوارح فرعا، لا تمنع من تكفير تاركه أيضا.

الثاني: قياس الصلاة على (القول) في أنه يكفر تاركها وإن لم تكن من الأصل، وعبارته هنا ليست صريحة في التكفير، لكن مذهبه في ذلك معروف كها سيأتي.

الثالث: بيان المقصود بالتهام في كلام السلف، وأن الإيهان لا يتم إلا بقول اللسان، أي لا يصح إلا بذلك.

# الوجه الثاني:

أن قوله: (فإن نقصت الزيادة التي بعد الأصل: لم ينقص الأصل) ليس فيه تعرض لزوال الزيادة بالكلية، وهذا محل البحث، وأما نقصان العمل، بأداء البعض، وترك البعض، فهذا خارج عن عمل النزاع ('') لكن لما كانت المرجنة ترى أن الإيمان شيء واحد

<sup>(</sup>١) وسئل مذا قول الروزي 48 (٢٧ ٣/١٣): فقد كان يمن طبهم أن يتزلوا المؤمن بلد التراق فيشهدوا ك بالإيمان إذ أتى ياترار القلب واللسان، ويشهدوا له بالزيادة كليا ازداد عملا من الأحمال التي سياها التي علا شعبا للإيمان، وكان كليا ضبع منها شعبة علموا أنه من الكيال أنقص من غيره عن قام بياء فلا يزيلوا عت اسم الإيمان حتى يزول الأصل)، فليس النزاع فيمن ضبع شعبة أو شعبا، ولكن النزاع فيمن ضبع العمل كله.

وتول: (فلا يزيلوا عند اسم الإيهان حتى يزول الأصبل) أي هذا الذي ضميع شميع من الإيهان، وصار أتقص من فيرد، لا يزول عند اسم الإيهان- بناء على مذهب الروزي فإقد في تسمية الفاسق مؤمنا، ويتأتي تعتب شيخ الإسلام ك في ذلك - وللقصور أن هذه الجملة من كلام الروزي فإقد متصلة بما قبلها»

إذا زال بعضه زال كله، استشكلت بقاء الإبهان مع تمرك الواجب أو فعل المحرم، وأوجبت لها هذه الشبهة إخراج العمل من الإبهان، كما يبته في علم، فكان جواب أهل السنة، أن نقصان العمل لا يعني ذهاب الأصل، وهذا حق لا مرية فيه.

# الوجه الثَّالث:

أن المروزي عظم يذهب إلى تكفير تارك الصلاة، فلا يمكن أن بجمل كلامة هنا على ترك العمل بالكلية، بل يتعين حمله على نقصان العمل-مع فعل الصلاة -(١).

وإذا تقرر هذا فليُسلم أن الاستشهاد في هذه المسألة - أعنى مسألة ترك العمل -بقول من يرى كفر تارك الصلاة، نوع من الغفلة؛ لأن تارك العمل بالكلية تارك للصلاة، فهو كافر عنده ولابد، كيا أن معرفة قول العالم في مسألة الصلاة معينٌ عل فهمه مراده ومذهبه في "الأصل" و"الفرع"، و"النام" و"الكيال"، فتنه!

تنبيه: اشتمل كلام المروزي على على أمرين لا يوافق عليهها:

أها الأول: فقوله علا: (ومن لم ينقص منه [أي الأصل] لم يزل عنه اسم الإيهان).

فلا يصح أن تعزل عن سياتها، يعيث ينسب إليه ظاه أنه يقول: (لا يزول الإيبان حتى يزول الأصل
 الذي هر الإقرار بالقلب واللسان)، فإن هذا كذب على المروزي، ولا يقول به قطعا، بل يزول الإيبان
 عند، يزك الصلاة- وحندها، كما سيأتي- وحيتظ نزواله يترك الصلاة مع غيرها من الأعيال، من باب
 أول.

<sup>(</sup>۱) تكفير المروزي عجد لتناوك الصلاة، انظر، في (۱/ ۱۳۳، ۱۳۳، ۹۲۰، ۹۲۰، ۱۰۰۹، (۱۰۰۹) وغيرهما، وانظر مقدمة النبيخ حماد الأنصاري عجد.

وهذا لا يوافق عليه؛ فإن الفاسق لا ينال الاسم المطلق.

وقد علق شبخ الإسلام ابن تبعية فإند عمل كلام للمروزي مشابه خذا فقال: (وقوله: من ترك من ذلك شيئا- ما سوى الإقرار والتصديق - فلن يزول عنه اسم الإسلام والإيمان إلا أنه أنقص من غيره في ذلك.

فيقال: إن أربد بذلك أنه بقي معه شيء من الإسلام والإيبان فهذا حق كها دلت عليه المنتفرة من أربد وقد من المسلام والإيبان فهذا حق كها دلت عليه المنتفرة. وإن أواد أنه يطلق عليه بلا تقييد: مؤمن ومسلم في سياق الشاء والوعد بالجنة فهذا خلاف الكتاب والسنة، ولو كان كذلك للدخلوا في قوله: ﴿وَقَعْدَ اللهُ ٱلمُؤْمِنِينِ وَٱلْمُؤْمِنَينَ جَنَّسَرَغِّرِي مِن تَجْيَهَا الْأَنْهَرُ ﴾ (() وأشال ذلك عما وعدوا فيه بالجنة بلا عذاب. وأيضا فصاحب الشرع قد نفى عنهم الاسم في غير موضع، بل قال: وقيالهُ كُفُرُ ، (() ....) (").

واما الثاني، نفوله هجد: (فإن نقصت الزيادة التي بعد الأصل: لم ينقص الأصل لذي هو الإقرار بأن الله حق، وما قاله صدق، لأن النقص من ذلك شك في الله، أحق هو أم لا؟ وفي قوله: أصدق هو أم كذب؟).

وظاهر هذه العبارة أن الإيمان الذي في القلب (التصديق) لا يدخله النقص.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ٧٢

<sup>(</sup>۲) سبق تخريجه في (۱/ ۱۳۹).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٧/ ١١٣).

وهذا لا يواقق عليه، وقد علق شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه على كلام للمروزي قريب من هذا، فقال: (وكذلك قوله: (لا يكون التقصان من إقرارهم بأن الله حق وما قاله صدة .).

فيقال: بل القصان يكون في الإيهان الذي في القلوب من معرفتهم ومن علمهم، فلا تكون معرفتهم وتصديقهم بالله وأسيائه وصفاته وما قاله من أمر ونهي ووعد ووعيد كمعرفة غيرهم وتصديقه، لا من جهة الإجال والتفصيل، ولا من جهة اللوة والضمف، ولا من جهة الذكر والففلة، وهذه الأمور كلها داخلة في الإيهان بالله وبها أرسل به رسوله.

وكيف يكون الإيبان باقه وأسياته وصفاته متأثلا في القلوب، أم كيف يكون الإيبان بأنه بكل شيء عليم وعل كل شيء قدير وأنه غفور رحيم عزيز حكيم شديد العقاب ليس هو من الإيبان به، فلا يمكن مسليا أن يقول إن الإيبان بذلك ليس من الإيبان به ولا يدعى غالم الناس في) ('').

والعجب أني لم أر واحدا من المخالفين، نبَّه على هذين الأصوين، مع كشرة استشهادهم بدد المواضع، والله المستعان.

(١) مجموع الفتاوي (٧/ ٤١٣)، وانظر كلام المروزي في تعظيم قدر الصلاة (١/ ٥٣٥).

- 114

# سابعا: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام طائفة من أهل الحديث نقله الإمام الروزي ولله

قال ظهد نقلاع عن طائفة من أهل الحديث في نفسير قول ﷺ وَلاَ يَتَوْنِي الرَّأْلِي جِينَ يَرْفِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ ( <sup>( )</sup> حيث رأت هذه الطائفة أنه يزول عنه اسم الإيهان، ويبقى له اسم الإسلام، وأضافوا مع ذلك أنه يكون كافرا، لا كافرا بالله ولكن كافرا من طريق العمل. أي كفر لا ينقل عن الملة.

وحين ألزم هؤ لاء بأنهم إذا سقوه كافراً لزمهم أن يجكموا له بحكم الكافرين بالله أجابوا بقولهم:

(فإنا لم نذهب في ذلك إلى حيث ذهبوا، ولكنا نقول: للإيبان أصل وفرع، وضد الإيبان الكفر في كل معنى.

فأصل الإيمان: الإقرار، والتصديق.

وفرعه: إكيال العمل بالقلب والبدن.

فضد الإقرار والتصديق الذي هو أصل الإيمان: الكفر بالله وبها قال، وترك التصديق به وله.

وضدً الإيهان الذي هو عمل وليس هو إقرار: كفرُّ ليس بكفر بنالله ينقل عن المُلّمة، ولكن كفر يضيع العمل، كما كان العمل إيهانا وليس هو الإيهان الذي هو إقرار بالله، فكما كان من ترك الإيهان الذي هو إقرار بالله كافراً يُستناب، ومن ترك الإيهان الذي هو عمل

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه فی (۱/ ۱۷۳).

مثل الزّكاة والحمّ والصّوم أو ترك الورع عن شرب الحمر والزّنا فقد زال عنه بعض الإيان ولا يجب أن يُستنب عندنا ولا عند من خالفنا من أهل السّنة وأهل البدع عمن قال: إنّ الإيان تصديق وعمل إلاّ الخوارج وحدها، فكذلك لا يجب بقولنا: كافر من جهة تضييع العمل أن يُستنب ولا يزول عنه الحدود، وكما لم يكن بزوال الإيهان الذي هو عمل استنابة ولا إزالة الحدود عنه إذ لم يزل أصل الإيان عنه، فكذلك لا يجب علينا استنابته وإزالة الحدود والأحكام عنه يائباتنا له اسم الكفر من قبل العمل؛ إذ لم يأت

قالوا: ولما كان العلم بالله إيمانا، والجهل به كفرا، وكان العمل بالفرائض إيمانا والجهل بها قبل نزوها ليس بكفر، وبعد نزوها من لم يعملها ليس بكفر لأن أصحاب رسول الله قد أقروا بالله أول ما بعث الله رسوله 義 إليهم ولم يعلموا الفرائض التي افترضت عليهم بعد ذلك فلم يكن جهلهم بذلك كفرا، ثم أنزل الله عليهم الفرائض فكان إقرارهم بها والقيام بها إيمانا، وإنها يكفر من جحدها لتكذيبه تحير الله ولو لم يأت خبر من الله ما كان بجهلها كافرا.

وبعد بجيء الخبر من لم يسمع بالخبر من المسلمين لم يكن بجهلها كافرا، والجهل بالله في كل حال كفر قبل الخبر وبعد الخبر.

قالوا: فمن ثمّ قلنا: إنّ ترك القصديق بالله كفرٌ به، وإنّ ترك الفراتض مع تصديق الله أنّه أوجها كفرٌ ليس بكفر بالله، إنّيا هو كفر من جهة ترك الحق، كيا يقول القائل: كفرتني حقّى ونمعتى، يربد ضيّعت حقّى وضيّعت شكر نمعتى. قالوا: ولنا في هذا قدوة بمن روي عنهم من أصحاب رسول الف 雍 والتابعين، إذ جعلوا للكفر فروعا دون أصله لا ينقل صاحب عن ملة الإسلام، كما أثبتوا للإيهان من جهة العمل فروعا للأصل لا ينقل تركه عن ملة الإسلام)(").

والجواب: أنه ليس في هذا الكلام ما يصلح مستندا لمن يرى نجاة تارك عمل الجوارح بالكلية، وبيانذلك من وجوه:

# الأول:

أنه إن اعتمد المخالف على وصف هذه الطائفة لعمل الجوارح بأنه فرع، وأن ضده كفر ليس ينقل عن الملة.

فيقال: قد وصفت هذه الطائفة عمل القلب أيضا بأنه فرع، وأن ضده كفر ليس ينقل عن الملة، وأنتم لا تقولون بذلك، فوجب الطّراح هذا القول، واعتباره خطأ، والتياس العذر لقائله، كأن يجمل كلام، عل ترك بعض العمل، من القلب أو البدن.

وقد قدمت أن الأقوال المخالفة لإجماع السلف في مسألة الإيمان لا تخرج عن واحد من أربعة أمور، وذكرت منها: (الثالث: أن يكون قولا نتفق نحن والمخالف على خطشه، فلا يجوز له الاحتجاج به).

#### لثاني:

وإن احتج المخالف بقول الطائفة: (ومن ترك الإيهان الَّذي هو عمل، مثل الزَّكاة

 <sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة (٢/ ١٩٥).

والحج والصّوم أو ترك الورع عن شرب الخمر والزّنا، فقد زال عنه بعض الإيمان، ولا يجب أن يُستتاب عندنا، ولا عند من خالفنا من أهل السُّنَّة).

فالجواب: أن محل نزاعنا هو فيمن ترك أعمال الجوارح بالكلية، لا فيمن ترك الزكاة والحج والصوم، فإن النزاع في تكفير تارك هذه المباني معروف بين السلف.

الثالث:

وإن احتج المخالف بقولهم: (وكان العمل بالفرائض إيهانا، والجهل بها قبل نزولها ليس بكفر، وبعد نزوهًا من لم يعملها ليس بكفر).

وقولهم: (فمن ثمّ قلنا: إنّ ترك التّصديق بالله كفرّ به، وإنّ ترك الفرائض مع تصديق الله أنه أوجبها كفرٌ لسر بكفر مالله، إنَّها هو كفر من جهة ترك الحق، كما بقول القائل: كفرتني حقّى ونعمتي، يريد ضبّعت حقّى وضبّعت شكر نعمتي).

فالجواب: أن هذا كسابقه، ليس فيه التصريح بترك سائر العمل، بل المراد بترك الفرائض عندهم ما سبق ذكره: (مثل الزَّكاة والحج والصّوم أو ترك الورع عن شرب الخمر والزِّنا). وظاهرٌ أنهم لم يدخلوا الصلاة في هذا؛ فلعلهم من القائلين بكفر تاركها؟ إذ هذا هو القول المأثور عن جهور السلف، ونسبه المروزي إلى جهور أصحاب الحديث(١).

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة (٢/ ٩٣٦). هذا وقد يُطلِق القولُ بعدم تكفير تارك الفرائض، من يرى كفر تارك الصلاة، نحو قول ابن بطة فخاه في الإبانة الصغرى ص (٢٠١): (ولا يخرجه من الإسلام إلا الشرك.

## ثَّامنًا: توضيح ما نقل عن الإمام ابن منده ﴿ عُلْهُ

قال الإمام ابن منده ظهد في كتابه الإيهان، بعد ذكر مذاهب الطوائف في الإيهان: (وقال أهل الجياعة: الإيهان هي الطاعات كلها بالقلب واللسان وساتر الجوارح، غير أن له أصلاً و فرعاً. فأصله: المعرفة بالله والتصديق له وبه بها جاء من عنده بالقلب واللسان، مع الحضوع له و الحب له والحوف منه والتعظيم له، مع ترك التكبر والاستنكاف والمعاندة، فإذا أتى بهذا الأصل فقد دخل في الإيهان ولزمه اسمه وأحكامه، ولا يكون مستكملاً له حتى يأتي بفرعه، وفرعه المفترض عليه: [أداء] (1) الفرائض واجتناب المحارم)(1).

زعم المخالف أن هذا النقل عن الإمام ابن منده، يفيد أن عمل الجوارح لا يدخل

<sup>-</sup> يقد ، أو برد فريضة من فراتشي الله فك ، جاحنا بيا، فإن تركها بيارنا وكسلا، كان في مشبخ الله فك إن شاه علنه وإن شاء فقر له). ومع ذلك فقد فرر في الإبانة الكبرى - التي اعتبرها بعض الباحين أصملا للإبانة الصغرى - تكثير تاران الصلاة نقال عدد كار الادائم على كثره : فلهذه الأسيار والآكار والسنن عن التي يكل والصحابة والنابين كلها تدل الملاء ومن كان بقلبة الماثرة سياء على تكثير تماثر الاسلامة والمحالة المسلامة والمحالة المنافذة بين الموافقة في أنه لا يكفر والموافقة المنافذة عن أحد فلا في أنه لا يكفر والموافقة المسلامة المنافذة والمحالة المنافذة من أم والموافقة المحالة المنافذة المنافذة والموافقة المنافذة المنافذة الموافقة المنافذة المنافذة

<sup>(</sup>١) في الأصل: أو، ولعل الصواب ما أثبته.

<sup>(</sup>٢) الإيمان لابن منده (١/ ٣٣١).

في أصل الإيمان، بل هو فرع مكمل للإيمان، فمن تركه بالكلية فهو مسلم تحت المشيئة.

# والجواب عليه من وجوه:

الأول:

أن هذا النقل لو أفاد الاقتصار على هذا"الأصل"المكون من: قول اللسان وقصديق القلب، وعمل القلب، في حصول النجاة - من عذاب الكفار-، لكنان قولا خاطشا، مسيوقا بالإجاع الذي نقله الشافعي فالله وغيره.

#### الثانى:

أنه لا منافاة بين كلامه علا، وبين ما سبق تقريره.

فقوله: (فإذا أتى بـهذا الأصل فقد دخل في الإيبان ولزمه اسمه وأحكامه): صحيحه بل نحن نقول: من أتى بمجرد القول: فقد دخل في الإيبان، ولزمه اسمه وأحكامه، فكل خطاب موجه باسم اللومين فهو داخل فيه.

أما قوله (و لا يكون مستكملاً له حتى يأتي بفرعه، وفرعه المفترض عليه...). فدذا من أمند المذاب عند الله الدالة أمامان الدور مدامة السائد المدار المام

فهذا حق أيضا، فلن يستكمل الإيمان إلا بأداء الفرائض واجتناب المحارم.

لكن ليس في كلامه علم أنه لو اكتفى (بالأصل) المذكور أنه يظل مسلما؟! وأنه ينجو بذلك يوم القيامة. هذا ما لا ذكر له في كلامه فلا.

فإن قيل: يفهم هذا من تعبيره بالأصل وبالفرع، ومن قوله: مستكملا له.

قلشا: إطلاق (الفرع) على عمل الجوارح لا إشكال فيه، فهو فرع لازم لإيهان القلب، كما سبق، وانتفاء اللازم يدل على انتفاء الملزوم. وأما التعبير بالكهال، فهو حق كما سبق، فلا يستكمل الإيمان إلا بالإتبان بجميع مما أمر، وترك ما نهي عنه، وكلم فعل المأمور، وترك المحظور، كلما زاد إيمانه، وكلما فرط في ذلك نقص إيمانه، لكن لبس في هذا أنه لو ترك الفرع كله بقي إيمانه صحيحا بجزئ، فهذا لم يقله ابن منده عظم، وهو لا يستقيم إلا على قول من لا يرى الشلازم بين الظاهر والباطن، وإلا فعنى انتفى اللازم انتفى الملزوم ولابد.

ولا إشكال في قولنا: لا يكمل الإيهان إلا بالقول والتصديق والعمل.

أو: من استكمل ذلك كان مؤمنا، مع قولنا: إنه لو ترك العمل لم ينفعه القول والتصديق، أو قولنا: لو ترك التصديق لم ينفعه القول والعمل، كها لا يخفى. يوضحه:

## الثالث:

أن من السلف من يعبر بالكيال عما هو أصل لا يختلف أهل السنة في تكفير تاركه، ومن ذلك قول الشافعي علا: (وضع الله جلّ ثناؤه رسولة قلا من دينه وفرضه وكتابه المرضع الذي أبان جل ثناؤه أنه جعله علماً للبنه، بها افترض من طاعته، وحرم من معصيته، وأبان فضيلته بها قرر من الإيهان برسوله مع الإيهان به، فقال تبارك وتعالى: أمنوا بالله ورسوله وقال تعالى: إنها المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله وإذا كانوا معه على أمر جامع لم يذهبوا حتى يستاذنوه فجعل دليل ابتداء الإيهان الذي ما سواه تهم له! الإيان بالله ثم برسوله قلا، فلو آمن به عبدً، ولم يؤمن برسوله تلا لم يقع عليه اسم كهال



الإبهان أبدأ حتى يؤمن برسوله على معه)(١)

قلت: فعن لم يؤمن بالرسول 義 لم يحتمل إيمانه، ومن لم يأت بأعمال الجوارح كالها، لم يحتمل إيمانه، ومن لم يقرن التصديق بعمل القلب لم يكتمل إيمانه، وهذا حق على ظاهره، والمحذور هو أن يُبنى على الوصف بالكيال حكم، فيقال: من ترك هذا الكيال فهو مسلم، والازمه أن من ترك الإيمان بالرسول 蘇 فهو مسلم، وهذا لا يقوله أحد<sup>(1)</sup>.

وقال الشافعي خفد أيضا: (والإترار بالإيران وجهان: فمن كان من أهل الأوثان ومن لا دين له بدعي أنه دين نبوة ولا كتاب، فإذا شهد أن لا إله إلا الله وأن عمدا عبده ورسوله فقد أقر بالإيران، ومتى رجع عنه قتل. (قال) ومن كان على دين اليهودية والنصرانية، فهؤلاء يدّعون دين موسى وعيسى صلوات الله وسلامه عليها، وقد بدلوا منه، وقد أخذ عليهم فيهم الإيران بمحمد رسول الله غلا فكفروا بترك الإيران به واتباع دينه، مع ما كفروا به من الكذب على الله قبله، فقد قبل لي: أن يقيم من هو مقيم على دينه يشهد أن لا إله إلا الله وأن عمدا عبده ورسوله، ويقول: لم يبمّت إلينا، فإن كان فيهم أحد هكذا، فقال أحد منهم: أشهد أن لا إله إلا الله وأن عمدا عبده ورسوله، لم يكن ملما مستكمل الإقرار بالإيران، حتى يقول: وإن دين عمد حق أو فرض، وأبراً عا

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن، للشافعي (١/ ٢٧) وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) ولو وقف المخالف على عبارة كعبارة الشائعي، مضمونيا أنَّ من لم يأت بأهيال الجوارح لم يقع عليه اسم كيال الإيمان أبضاء لطار جنا فرحاء وقال: إنها تدل على أن تترك العسل بالكلية لا يكفر ا وسترى أن المخالف يستنهد بعبارات غايتها أنها وصفت العمل بأنه كيال!

خالف دين محمد ﷺ أو دين الإسلام، فإذا قال هذا فقد استكمل الإقرار بـالإبيان، فبإذا رجم عنه استنب فإن ناب وإلا قتل.

وإن كان منهم طائفة تُعرف بأن لا تقر بنيرة عمد ﷺ إلا عند الإسلام، أو تزعم أن من أقر بنيوته لزمه الإسلام، فشهدوا أن لا إله إلا الله وأن عمدنا عبده ورسوله، ققد مستعموا الإقوار بالإيمان، فإن رجموا عنه استبيرا، فإن ثابوا وإلا تطوا) ('').

قلة: وهذا كسابقه، مما فيه التعبير بالكيال، عما لا يصحّ الإسلام إلا به. فالشهادة لمحمد 滋بالرسالة، تكمّل الإقرار، ولا يصح الإقرار بدونها.

والقصود أن قول من قال من السلف: المعل مكمل للإبيان، أو لا يكمُلُ الإبيان إلا بالمعل، هو حق على ظاهره، وقد يكون الحاسل على النعبير بالكيال هنا هو الرد على المرجئة التي تزعم أن من أتى بالإقرار والتصديق فقد استكمل الإبيان، فقال أهل السنة: لا يكمل الإبيان إلا بالمعل، مناقضةً لهم، وهذا لا تعرّض فيه للحكم على ترك المعمل، هل هو كفر أو لا، فقائل ذلك قد يرى أن ذهاب هذا (الكيال) كفرً، كيا مرّ في عبارة الشافعي ظهر، ويوكده:

## الرابع:

أن ابن منده عظم يقول بكفر تارك الصلاة، فكيف يفهم من وصفه لأعبال الجوارح بأنها فرع أو كيال: أنه لا يكفر تاركها بالكلية؟

(١) الأم (١/ ١٧١).

وكيف ينسب إليه القول بنجاة تارك أعمال الجوارح؟!

إن من يقول بكفر تارك الصلاة، فهو قائل - ولابد - بكفر تارك جميع أعمال

الجوارح، كما سبق تقريره، فلا يجهدن أحدٌ نفسَه في النقل عمن هذا قوله.

قال علا: (ذكر ما يدل على أن مانع الزكاة وتارك الصلاة يستحق اسم الكفر)(١٠٠.

وقال: (وترك الصلاة كفر، وكذلك جحود الصوم والزكاة والحج)(٢).

وهذا "كفر أكبر" كما ترى؛ لأن جحد الصوم والزكاة والحج كفر أكبر، اتفاقا.



<sup>(</sup>١) الإيهان لابن منده (٢/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/ ٢٦٢).

### تاسعا: رد ما اعتمدوا عليه من كلام ابن حزم خطع

١ - قال فيلا: (و من ضيع الأعبال كلها فهو مؤمن عاص ناقص الإيبان لا يكفر)(١٠.

٢ - وقال: (و قدين قلا ذلك بأنه يخرج من النار من في قلبه متقال حبة شعير من غير ثم من في قلبه متقال برة من غير، ثم من في قلبه متقال حبة من خردك، ثم من في قلب متقال ذرة إلى ادنى أدنى أدنى من ذلك، ثم من لا يعمل خيراً قط إلا شهادة الإسلام، فوجب الوقوف عند النصوص كلها القسرة للنص المجمل?").

٣ - وقال: (وإنّما لم يكفّر من ترك العمل وكفر من ترك الفول، لأنّ الرّسول 攤 حكم بالكفر على من أبي من القول، وإن كان عالماً بصحّة الإيمان بقلب، وحكم بالخروج من النّار لمن علم بقلب وقال بلسانه وإن لم يعمل خيراً قطه (٣٠).

٤ - وقال: (قال أبو محمد: إن قال قائل أليس الكفر ضد الإيهان؟

قلنا وبالله تعالى التوفيق:

إطلاق هذا القول خطأ لأن الإيهان اسم مشترك يقع على معان ششى كها ذكرنا، فعن تلك المعاني شيء يكون الكفر ضدا له، ومنها ما يكون الفسق ضدا له، لا الكفر، ومنها ما يكون الترك ضدا له، لا الكفر ولا القسق.

<sup>(</sup>١) المحل (١/ ٦٢) ط. دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٢) الفصل (٩٠/٤) ط. عكاظ.

<sup>(</sup>٣) الدرة فيها بجب اعتقاده ص (٣٣٧). ت: أحمد بن ناصر الحمد ورفيقه.

فأما الإيمان الذي يكون الكفر ضدا له: فهو العقد بالقلب والإقرار باللسان، فإن الكفر ضد لهذا الإيمان.

وأما الإيمان الذي يكون الفسق ضدا له لا الكفر: فهو ما كمان من الأعيال فرضا، فإن تركه ضد للعمل وهو فسق لا كفر.

وأما الإيهان الذي يكون الترك له ضدا: فهو كل ما كان من الأعمال تطوعا فإن تركه ضد العمل به وليس فسقا ولا كفرا)<sup>(١)</sup>.

هذه أربعة مواضع استشهد بها المخالف، تناول فيها ابن حزم مسألة تارك العمل. والجواب:

أي قدمت في أول هذا المحت أن الأقوال الخالفة لإجماع السلف لا تخرج عن واحد من ثلاثة أمور: الثالث منها: أن يكون قولا نتفق نحن والمخالف على خطئه، فلا يجوز له الاحتجاج به.

وهذا ينطبق على ما احتجوا به من كلام ابن حزم ﴿ فله.

فالمخالف برى أن زوال عمل القلب موجب لزوال الإيهان، وأنه لا نجاة لمن لم يأت به، كها أنه لا نجاة لمن لم يأت بالتصديق.

وابن حزم على يرى أن من أنى بالإقرار والتصديق، وضبع الأعيال كلها- ومنها أعيال القلب- أنه مسلم ناج (تحت المشينة). ويهان ذلك من وجوه:

(١) الفصل (٣/ ٢٥٥).

### الأول:

أنه قال في المحل: (و من ضبع الأعمال كلها فهو مؤمن عاص ناقص الإيمان لا يمكنر). وهذا عام في من ضبع عمل الجوارح وعمل القلب، كما تدل عليه صبغة العموم (الأعمال). وعا يؤكد هذا استدلاله على هذه الجملة بقول النبي ﷺ: •حَشَّى إِذَا فَرَعَ اللهُ مِنْ فَضَاتِه بِيَنَ الْمِياتِ وَأَرَادَ أَنْ يُجْرِجُ وَرَحْتِهِ مِنْ أَرَادَ مِنْ أَمْلِ اللَّهِ الْمَرْ الْمَرْدِيَّ أَنْ يُجْرِجُ وَاللَّهِ مِنْ أَرَادَ اللهُ تَعَلَلُ أَنْ يَرْحَدُ مِنْ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ المَّرْدِيَّةُ أَنْ يُجْرِجُوا اللهِ اللَّهِ المَّدِيِّةُ وَلَمْ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ المَّدِيِّةُ الْمَرْدِيِّةُ اللهِ اللهِ اللَّهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وأكد ذلك في الفصل بقوله: (ثم من في قلبه مثقال ذرة إلى أدنى أدنى أدنى من ذلك، ثم من لا يعمل خبراً قط إلا شهادة الإسلام).

### الثاني:

أنه أكد ذلك أيضا في كتابه الدرة، حين قال: (وإنّم لم يكفر من ترك العمل وكفر من ترك القول). ثم قوله: (وحكم يالخروج من النّار لمن علم بقلبه وقال بلسانه وإن لم يعمل خيراً قطاً.

وهذا صريح في القول بنجاة من أتى بالعلم (المعرفة أو التصديق) وقول اللسان، وإن لم يعمل خيرا قط، من أعهال القلوب و الجوارح.

#### الثالث:

أنه جعل الكفر في مقابل الإقرار والاعتقاد الذي هو المعرفة -عنده- كما سيأتي،

(١) الحل (١/ ٢٢).

وجعل الفسق في مقابل توك الأعيال المفروضة، وهي شاملة لأعيال القلب وأعيال الجوارح.

قال: (فأما الإيهان الذي يكون الكفر ضدا له فهو العقد بالقلب، والإقرار باللـسان، فإن الكفر ضدٌ هذا الإيهان.

وأما الإيهان الذي يكون الفسق ضدا له، لا الكفر، فهو ما كمان من الأعمال فرضا، فإنّ تركه ضد للعمل، وهو فسقٌ لا كفر).

والمخالف يقول: إن ترك عمل القلب كفر. فوجب رد هذا الكلام، وعدم التعويل عليه.

والدليل على أن ابن حزم يريد ب"الاعتقاد"التصديق والمعرفة: قوله: (ولا عدد للاعتقاد ولا كمية، وإنها الكمية والمدد في الأعيال والأقوال فقط). وذلك بعد قوله: (والتصديق بالنبيء أي ثبيء كان لا يمكن ألبتة أن يقع فيه زيادة ولا نقص...) ويأتي نقله شامه.

# هْإِنْ قَالْ قَائلَ: كيفَ يعاب على أبي محمد ابنَ حزَمَ اعتقاده في الإيمان، وقد مدحه شيخ الإسلام فيه؟

المجهوبة، أن مدح شيخ الإسلام له في مسائل الإيمان والإرجاء لا يمني أن جيع ما قاله ابن حزم في ذلك صواب، وإنها القصود أنه أقوم من غيره، كيا صرح بذلك شيخ الإسلام هجه ، قال: (وكذلك أبو عمد بن حزم فيا صنفه من الملل والنحل إنها يُستحمد بموافقة السنة والحديث، مثل ما ذكره في مسائل القدر والإرجاء ونحو ذلك يخلاف ما انفر د به من قوله في التفضيل بين الصحابة.

وكذلك ما ذكره في باب الصفات، فإنه يستحدد فيه بموافقة أهل السنة والحديث؛ لكونه يئت الأحاديث الصحيحة ويعظم السلف وأنمة المحديث، ويقول: إنه موافق للإمام أحد في مسألة القرآن وغيرها، ولا ريب أنه موافق له وضم في بعض ذلك، لكن الأشعري ونحوه أعظم موافقة للإمام أحمد بن حنبل ومن قبله من الأقمة في القرآن والصفات، وإن كان أبو عمد ابن حزم في مسائل الإبيان والقدر أقوم من غيره، وأعلم بالحديث وأكثر تعظيا له ولأهله من غيره، لكن قد خالط من أقوال الفلاسفة والمعتزلة في مسائل الصفات ما صرفه عن موافقة أهل الحديث في معاني مذهبهم في ذلك، فوافق هولاء في اللفظ، وهولاء في المعنى، وبعشل هذا صاد بذمه من يذمه من الأمر واالفهي والمتكلمين وعلهاء الحديث باتباعه لظاهر لا بناطن له، كها نفى المعاني في الأمر واالنهي كلامه من الوقيعة في الأكابر والإمراف في نفي المعاني ودعوى متابعة الظواهر، وإن كان له من الإيمان والدين والعلوم الواسعة الكثيرة ما لا يدفعه إلا مكابر...) (10)

فهو في مسائل الإيمان والقدر أقوم من غيره ويستحمد بموافقة السنة والحديث في مثل ما ذكره في مسائل القدر والإرجاء و باب الصفات، فهو في جميع هذه الأبواب يشت الأحاديث الصحيحة، ويعظم السلف وأئمة الحديث، ويقول إنه موافق للإمام أحمد.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٨/٤) وما بعدها.

مع أنه في باب الصفات أقل حالا من الأشعري، بل قوله موافق لقول الفلاسفة والمعنزلة في الحقيقة والمعنى '''.

وقد أجداد ابن حزم في الردعلى الخوارج والمعتزلة والردعلى المرجنة والجهمية والاشعرية، لا سيا في إثبات أن الكفر يكون بالقول وبالفعل، وإيطال حصره في الجمحود والاعتفاد، لكنه لم يسلم من موافقة المرجنة حين رأى إسلام من ترك عمل القلب!

وهذا ليس غربيا على من يضلل الأشعرية، وينتصر لأحمد، ثم يكونون أقرب إلى احد وأهل السنة منه! ومن يوافق أهل السنة في اللفظ، ثم يخالفهم في المعنى!

والحاصل أن ثناء شيخ الإسلام المذكور لا يعني أن جميع ما قاله ابن حزم في بـاب الإيهان حق وصواب.

وحتى يتضح هذا الأمر رأيت أن أذكر جملة من المسائل التي تبناها ابن حزم ه<sup>طهر</sup> في باب الإبيان والرد على المرجنة، لا يوافقه عليها شيخ الإسلام، وأكتفي بست مسائل:

١ - زعمه أن التصديق لا يزيد ولا ينقص.

٢ - خطؤه في حكاية مذهب الكرامية في الإيهان.

٣- خطؤه في حكاية مذهب الأشعري في الكفر.

<sup>(</sup>١) وللوقوف عل آراء ابن حزم المقدية للخالفة الأهل السنة، انظر: مقدمة تحقيق كتابه: المدوق فيها يجب اعتقاده، للذكتور أحد بن ناصر الحمد والدكتور سعيد بن عبد الرحمن القرئي، وانظر: موقف ابن حزم من الإقبات، للدكتور أحد بن ناصر الحمد.

- ٤ خطؤه على أبي حنيفة ﴿ علا.
- ٥- زعمه أن الإيان والإسلام شيء واحد.

 ٦ - غالفة شيخ الإسلام له في ما ينسب إلى مقاتل بن سليان من أنه لا يضر مع الإيان ذنب.

وهاك السان:

١- زعم ابن حزم أن التصديق لا يزيد ولا ينقص:

قال \$58: (والتصديق بالشي، أي شي، كان لا يمكن البتة أن يقع فيه زيادة ولا نقص، وكذلك التصديق بالترحيد والنبوة لا يمكن ألبتة أن يكون فيه زيادة ولا نقص... لأن معنى التصديق إنها هو أن يقع ريوقن بصحة وجود ما صدّق به، ولا سبيل إلى التفاضل في هذه الصفة... فصح أن الزيادة التي ذكر الله \$6 في الإيمان لبست في التصديق أصلا، ولا في الاعتقاد ألبتة فهي ضرورة في غير التصديق، وليس هاهنا إلا الأعمال فقط، فصح يقينا أن أعمال البر إيمان بنص القرآن.

وكـذلك قــول الله هُلا: ﴿ فَأَمُّ اللَّذِينَ وَامَنُوا أَوْادَتُهُمْ إِمِنْنَا وَهُمْ يُسْتَغْيِرُونَ ﴿ `` ، وقولــــ، تعـــــالى: ﴿ لَلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱللَّاسُ قَدْ جَنْهُوا لَكُمْ فَالْحَشْرُهُمْ أَوَادَهُمْ إِمِمْنَاكُ \* ``.. والزيادة لا تكون إلا في كبـة عدد لا فيها ســواه، ولا عدد للاعتقاد ولا

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ١٢٤

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، آية: ١٧٣

كمية، وإنها الكمية والعدد في الأعمال والأقوال فقط)(١١).

وقال أيضا: (فإذا قد وضع وجود الزيادة في الإيمان بخلاف قول من قال إنه التصديق، فبالضم ورة ندري أن الزيادة تقتضي النقص ضم ورة ولابد؛ لأن معنى الزيادة إنها هي عدد مضاف إلى عدد، وإذا كان ذلك، فذلك العدد المضاف إليه هو بيقين ناقص عند عدم الزيادة فيه، وقد جاء النص بذكر النقص وهو قول رسول الله ﷺ المشهور المنقول نقل الكواف أنه قال للنساء: قما رأيت من ناقصات عقل ودين أسلب للرجل الحازم منكن قلن يا رسول الله وما نقصان ديننا؟ قال ١٤٠٤: أليس تقيم المرأة العدد من الأيام والليالي لا تصوم ولا تصلي فهذا نقصان دينها.

قال أبو محمد: ولو نقص من التصديق شيء لبطل عن أن يكون تصديقا؛ لأن التصديق لا يتبعض أصلا ولصار شكا وبالله تعالى التوفيق)(٢).

وقال: (قال أبو محمد: فإن قال قائل: من أين قلتم أن التصديق لا يتفاضل ونحن نجد خضرة أشد خضرة، وشجاعة أشد من شجاعة، لا سيما والشجاعة والتصديق كيفيات من صفات النفس معا؟

فالجواب وبالله تعالى التوفيق: أن كل ما قبل من الكيفيات الأشدُّ والأضعف، فإنا يقبلها بمزاج بدخله من كيفية أخرى، ولا يكون ذلك إلا فيها بينه وبين ضده منها

<sup>(</sup>١) الفصل (٢/ ٢٣٢، ٢٣٢).

<sup>(</sup>۲) السان (۲/ ۲۳۷).

وسائط قد تمازج كل واحد من الضدين، أو فيها جاز امتزاج الضدين فيه...

إذ لو مازج التصديق غيره لصار كذبا في الوقت، ولو مازج التصديق شيئا غيره لصار شكا في الوقت وبطل التصديق جملة وبالله تعالى التوفيق.

والإيران قد قلنا إنه لسر هو التصديق وحده بيل أشياء مع التصديق كثيرة، فإنها دخل التفاضل في كثرة تلك الأشياء وقلتها وفي كيفية إيرادها وبالله تعالى التوفيق)(١٠).

نهذه ثلاثة مواضع بقرر فيها ابن حزم أن التصديق لا يزيد ولا ينقص، وجميعها في كتابه الفصل، في مسائل الإيهان والرد على المرجئة، مع قوله في المحلى: (واليقين لا يتفاضل.. برهان ذلك أن اليقين هو إثبات الشيء ولا يمكن أن يكون إثبات أكثر من إثبات فإن لم يحقق الإثبات صار شكا)(1).

وقوله في الدرة: (والتصديق بالقلب لا يتفاضل ألبتة)(٢).

فهل يقال إن شيخ الإسلام ظع زكى جيع ما قاله ابن حزم في هذا الباب؟!

<sup>(</sup>١) الفصل (٢/ ٢٦٢، ٢٦٢).

<sup>(</sup>٢) المحل (١/ ١٢).

 <sup>(</sup>٣) الدرة فيها بجب اعتقاده، ص (٣٣٩). وكون التصديق عا يدخله التفاضل، أمر يجده كل إنسان في نفسه، فالعجب من غالفة ابن حزم في هذا، مع تسليم جماعة من المتكلمين به! وانظر ما سبق ص ١٣٦،٨٤ من الجزء الأول.

## ٢ - خطؤه في حكاية مذهب الكرامية في الإيمان:

قال فلاه: (وذهب قوم إلى أن الإيهان هو إقرار باللسان بالله تعلل وإن اعتقد الكفر يقلبه، فإذا فعل ذلك فهو مؤمن من أهل الجنة، وهذا قول محمد بن كرام السجستاني وأصحامه (١٠).

وقال: (قال أبو محمد: غلاة المرجنة طائضان إحداهما الطائفة القاتلة: بأن الإيهان قول باللسان وإن اعتقد الكفر بقلبه فهو مؤمن عند الله تعالى، ولي لله فلا من الحمل الجنة، وهذا قول محمد بن كرام السجستان وأصحابه، وهم بخرسان وبيت المقدس)^''.

وهذا يعني أنهم يقولون بنجاة المنافق ودخوله الجنة، وهذا خطأ عليهم.

قال شيخ الإسلام فخف في شرح الأصفهانية: (وآخر الأقوال حدوثا في ذلك قول الكرامية القول المدوثا في ذلك قول الكرامية إلى المؤلف الأقوال لكن أصحابه لا يخالفون في الحكم؛ فإنهم يقولون: إن هذا الإيهان باللسان دون الفلب هو إيهان المنافقين وأنه لا ينفر في الآخرة)<sup>67</sup>،

وقال: (فالمومن المستحق للجنة لابد أن يكون مؤمنا في الباطن باتضاق جميع أهمل القبلة، حتى الكرامية الذين يسمون الشافق مؤمنا، ويقولون: الإيهان همو الكلمة، يقولون: إنه لا يضم في الآخرة إلا الإيهان الباطن.

<sup>(</sup>۱) الفصل (۲/۲۲۷).

<sup>(</sup>٢) السابق (٩/ ٧٣)، وانظر: الدرة فيها يجب اعتقاده، ص (٤٣٦).

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الأصفهانية، ص (١٨٢).

وقد حكى بعضهم عنهم أتهم يجعلون المنافقين من أهل الجنة، وهو غلط عليهم، إنها نسازعوا في الاسسم لا في الحكسم بسسبب شسبهة المرجشة في أن الإيسيان لا يتسبعض ولا يتفاضل) (^.

وقال: (ولا يسمون [يعني النافقين] بمؤمنين عند أحد من سلف الأمة وأنمتها ولا عند أحد من سلف الأمة وأنمتها ولا عند أحد من طوائف السلمين إلا عند طائفة من المرجنة وهم الكرامية الذين قالوا: إن الإيهان هو عبرد التصديق في الظاهر، فإذا فعل ذلك كان مؤمنا وان كان مكذبا في الباطن، وسلموا أنه معذب خلد في الأخرة فنازعوا في اسمه لا في حكمه، ومن الناس من يجكي عنهم أنهم جعلوهم من أهل الجنة، وهو غلط عليهم، ومع هذا فتسميتهم له مؤمنا بدعة إبتدعوها غالفة للكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة، وهذه البدعة الشنعاء هم الكي انفرد بها الكرامية دون سائر مقالاتهم) (37).

وكأن شيخ الإسلام فخع يشير إلى غلط ابن حزم فيها حكاه عن الكرامية.

ثم رأينا ابن حزم بحمل القول بنجاة المنافقين "لازما" لقول الكرامية، وهذا تناقض منه قطع، فإنه جمله أو لا من قوضم، ثم عاد فجمله لازما، وفرقٌ بين القول، وما يلزم منه.

قال في الفصل: (قال أبو محمد: ويلزمهم أن المنافقين مؤمنون لإقرارهم بـالإيهان

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۲۱۵).

<sup>(</sup>٢) السابق (٧/ ٤٧٥). وانظر: (٧/ ١٤١، ٣٩٤)، وص: ١٤٦ من هذا البحث.

74.

بالسنتهم، وهذا قول مخرج عن الإسلام، وقد قال تعالى: ﴿إِنَّ أَلَهُ جَامِعُ ٱلْمُنتَفِقِينَ وَٱلْكَفِرِينَ فِي جَهِنَّمُ حَمِينًا﴾ (١٠٠٠).

والصواب أن الكرامية لا يقولون بذلك، ولا يلتزمون هذا اللازم.

# ٣- خطؤه في حكاية منهب الأشعري في الكفر :

قال ابن حزم عُلاد: (اختلف الناس في ماهية الإيبان، فذهب قوم إلى أن الإيبان انها هو معرفة الله تعالى بالقلب فقط وإن أظهر اليهودية والنصرانية وسائر أنواع الكفر بلسانه وعبادت، فإذا عرف الله تعالى بقلبه فهو مسلم من أهل الجنة، وهذا قول أبي عمرز الجهم بن صفوان وأبي الحسن الأشعري البصري وأصحابها)<sup>(77)</sup>.

وقال: (والثانية: الطائفة القاتلة: إن الإيهان عقد بالقلب وإن أعلن الكفر بلسانه بالا تقية وعبد الأوثان أو لزم اليهودية أو النصرانية في دار الإسلام وعبد الصليب وأعلن الثليث في دار الإسلام ومات على ذلك، فهو مؤمن كامل الإيهان عند الله هلا، ولي فه فلا من أهل الجنة. وهذا قول أبي عرز جهم بن صفوان السمرقندي مولى بني راسب، كاتب الحارث بن مربع التعبي، أيام قيامه على نصر بن سيار بخراسان، وقول أبي الحسن علي بن إسهاعيل بن أبي البسر الأشعري البصري وأصحابها)<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة النساد، آية: ١٤٠

<sup>(</sup>٢) الفصل (٣/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٣) السابق (٣/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٤) السابق (٥/ ٧٣).

قلت: التسوية بين الجهم بن صفوان وأبي الحسن الأشعري هنا خطأ غالف لما قرره شيخ الإسلام في مواضع.

فالأشعري وإن نصر قول جهم في الإيران - في أحد قوليه - إلا أنه لا يجعل من أظهر اليهودية والنصرانية وسائر أنواع الكفر بلسانه مؤمنا من أهل الجنة.

بل يقول: إن ما يظهر من ذلك دليل على كفر الباطن.

قال شيخ الإسلام: (قال أبو الحسن: ثم السمع ورد بضم شرائط أخر إليه وهو أن لا يقترن به ما يدل على كفر من يأتيه نملا وتركا، وهو أن الشرع أمره بترك العبادة والسجود للصنم، فلو أنمى به دل على كفره، وكذلك من قتل نيبا أو استخف به دل على كفره وكذلك لو ترك تعظيم للصحف أو الكعبة دل على كفره) (").

وقال ظلا: (والحذاق في هذا المذهب: كأبي الحسن والقاضي ومن قبلهم من أتباع جهم عرفوا أن هذا تناقض يفسد الأصل، فقالوا: لا يكون أحد كافرا إلا إذا ذهب ما في قلبه من التصديق، والتزموا أن كل من حكم الشرع بكفره: فإنه ليس في قلبه شيء من معرفة الله ولا معرفة رسوله، ولهذا أنكر هذا عليهم جماهير العقلاء وقالوا: هذا مكابرة وسفسطة)".

أما جهم بن صفوان فقد التزم أن من قال الكفر أو فعله أنه كافر في الظاهر، مؤمن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۱٤۹).

<sup>(</sup>٢) السابق (١٤٦/٧).

\*\*\*

في الباطن، ولهذا فهو من أهل الجنة، إلا من جاء النص على أنه كافر معذب في الآخرة. قال شيخ الإسلام: (قال أحمد: ويلزمه أن يقول: هو مؤمن بإقراره وإن أقر بالزكاة في الجملة ولم يجد في كل ماتني درهم خسة أنه مؤمن، فيلزمه أن يقول: إذا أقر شم شد

في اجمله ولم يجد في دل ماتي درهم حمله انه مؤون؛ فيزمه ان يعرف: إنه اهر مم سند الزنار في وسطه وصلى للصليب وأتى الكتائس واليبع وعمل الكبائر كلها إلا أنه في ذلك مقر بالله، فيلزمه أن يكون عنده مؤمنا، وهذه الأشياء من أشتع ما يلزمهم.

قلت: هذا الذي ذكره الإمام أحمد من أحسن ما احتج الناس به عليهم جمع في ذلك جملا يقول غيره بمضها، وهذا الإلزام لا عبد لهم عنه، وفلها لما عرف متكلمهم مثل جهم ومن وافقه أنه لازم النزموه، وقالوا: لو فعل ما فعل من الأفعال الظاهرة لم يكن بدلك كافرا في الباطن لكن يكون دليلا على الكفر في أحكام الدنيا، فإذا احتج عليهم بنصوص تقضي أنه يكون كافرا في الآخرة، قالوا: فهذه النصوص تدل على أنه في الباطن ليس معه من معرفة الله شيء فإنها عندهم شيء واحد فخالفوا صريح المعقول وصريح الشرع) "." فالأصل الذي اعتده جهم هو: أن الإنسان لو فعل ما فعل من الأفعال الظاهرة

فالأصل الذي اعتمله جهم هو: أن الإنسان لو فعل ما فعل من الأفعال الظاهرة "الكفّرة" لم يكن بذلك كافر افي الباطن، لكن يكون دليلا على الكفر في أحكام المدنيا، أما الأشعري فيجزم بكثره باطنا، ويرجع ذلك إلى انتفاء المرقة والتصديق.

ومتأخرو الأشاعرة منهم من اعتمد قول جهم، وقال: يجوز أن يكون فاعل ذلك في الباطن مؤمنا. ومنهم من قال: هذه الأمور جعلها الشارع علامة على التكذيب،

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ٤٠١) وما بعدها.

فيحكم على فاعلها بوجود التكذيب في قلبه وانتفاه التصديق منه. وقد سبق بيان ذلك (١٠)

## ٤- خطؤه على أبي حنيفة ﴿ اللهِ ع

ذكر ابن حزم أقوال الناس في الإيهان، فعرض قول الجمهية والكرامية وقول أبي حنيفة، وقول أهل السنة. ثم ذكر قول عمد بن زياد الحريري الكوفي، وهمو: (من أمن بالله هلى، وكذب برسول الله ﷺ فليس مؤمنا على الإطلاق، ولكنه مؤمن كافر معا؛ لأنه آمن بالله تعالى، فهو مؤمن، وكافر بالرسول ﷺ فهو كافر)".

ثم قال: (قال أبو محمد: وقول محمد بن زياد الحريري لازم فحده الطوائف كلها، لا ينفكون عنه على مقتضى اللغة وموجبها، وهو قول لم يختلف مسلمان في أنه كفر مجرد وأنه خلاف للفرةن كما ذكر نا)<sup>(7)</sup>.

قلت: أخطأ ابن حزم هجم، فإن هذا القول لا يلزم أبا حنيفة قطعا، وإنها يلزم جهما القائل بأن الإيهان هو معرفة القلب وإن أظهر اليهودية والنصرانية وسائر أنواع الكفر.

٥ - زعمه أن الإيمان والإسلام شيء واحد.

قال عِلد: (مسألة: الإيمان والإسلام شيء واحد، قال عُلد: ﴿ فَأَخْرُجْنَا مَن كَانَ فِيهَا

<sup>(</sup>١) انظر: (١/ ٢٥٣) وما بعدها، من هذا البحث.

<sup>(</sup>٢) الفصل (٣/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٣) السان (٣/ ٢٢٩).

ين ٱلْمُؤْمِينَ ﴿ فَمَا وَخَذَنَا لِيمَا غَرَيْتُ وَمِنْ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ ``، وقسال: ﴿ يَمُنُونَ عَلَكَ أَنْ أَسْلَمُوا ۖ قُلُ لاَ نَمُنُوا عَلَىٰ إِسْلَمَكُم ۖ بَلِ ٱللَّهُ يَمُنُ عَلَيْكِ أَنْ هَدَنَكُو لِلْإِيمَـٰنِ إِن كُمُثَوْ

صَندِقِينَ ﴾<sup>(۲)</sup>(۲).

وهذا القول ينتقده شبخ الإسلام فطع، ويراه قولا منطرفا مخالفا لما دل عليه الكتاب والسنة (1).

٦- مخالفة شيخ الإسلام له في ما يُنسب إلى مقاتل بن سليمان من أنه لا يضر مع الإيمان ذنب:

قال ابن حزم: (وقال مقاتل ابن سليان وكان من كبار المرجنة: لا يضر مع الإيهان سيئة جلت أو قلت أصلا، ولا ينفع مع الشرك حسنة أصلا)<sup>(6)</sup>.

قلت: أما شيخ الإسلام فيرى أن الأشبه أن هذا كذب على مقاتل.

قال فلله : (وكثير من المرجنة والجمهية من يقف في الوعيد، فلا يجزم بنفوذ الوعيد في حق أحد من أرباب الكبائر، كما قال ذلك من قاله من مرجنة الشيعة والأسمرية، كالقاضي أبي بكر وغيره. ويذكر عن غلامهم أنهم نفوا الوعيد بالكلية، لكن لا أعلم معينا معروفا أذكر عنه هذا القول، ولكن حكي هذا عن مقاتل بن سليمان والأشبه أنه كذب

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، آية: ٣٥، ٣٦

<sup>(</sup>۲) سورة الحجرات: ۱۷

<sup>(</sup>٣) المحل (١/ ٥٩)، وانظر: الفصل (٢٩٦/٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: (١٠٦/١) من هذا البحث.

<sup>(</sup>٥) الفصل (٥/ ٧٤).

عليه)(۱).

وقال: (وهذا قد يكون قول الغالبة الذين يقولون لا يدخل النار من أهل التوحيد أحد، لكن ما علمت معينا أحكي عنه هذا القول، وإنها الناس يحكونه في الكتب ولا يعينون قائله، وقد يكون قول من لا خلاق له، فإن كثيرا من الفساق والمنافقين يقولون: لا يضر مع الإيهان ذنب أو مع التوحيد، وبعض كلام الرادين على المرجئة وصفهم بهذا)".

هندستة مواضع بخالف فيها شيخ الإسلام ابن تيمية ابن حزم، وجميعها ذكر في باب الإيهان وفي الردعل المرجنة.

وهذا يؤكد ما قلته من أن ثناء شيخ الإسلام هو على سبيل الإجمال والتغليب؛ ولا يعني صحة جميع ما ذكره ابن حزم في هذا الباب.

ثم يقال: على فرض أن ابن حزم ظلا يكفر بترك عمل القلب، وينازع في مسألة عمل الجوارح فقط، فهو عجوج بإجماع السلف قبله، وغالفته فلله لكثير من إجماعات السلف في الاعتقاد، كثيرة مشهورة، لا سيا في باب الصفات، والمخالف يقرّ بهذا، والله أعلم.

(١) شرح الأصفهانية، ص (١٨٢)..

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٧/ ١٨١).

## عاشرا: رد ما اعتمدوا عليه من كلام البيهقي عظم

وقبل ذكر كلام البيهقي والتعليق عليه، أرى ضرورة التعريف بمنهج البيهقي في أبراب الاعتفاد الأخرى، فقد يُظن من خلال استشهاد بعض"السلفين" بكلامه في الإيان أنه سلفي المعتقد، والحقيقة أنه أحد أنمة الأشاعرة الذين كان لهم جهود عظيمة في خدمة ودعم للذهب الأشعري، وقد تحولت معرفته في الحديث وإمامته فيه إلى خدمة أهل التأويل - كما يقول الشيخ الدكتور عبد الرحمن بن صالح للحمود حفظه الله - لا إلى خدمة مذهب أهل الحديث والسنة، وهذا في باب المقائد دون الأحكام").

وقد تحدث الشيخ حفظه الله عن البيهقي حديثا غنصرا جامعا، واعتبر أن البيهقي والقشيري والجويني يمثلون مرحلة زمية تطور فيها المذهب الأشعري، على نحو من تطوره على يد الباقلاني وابن فورك والبغدادي.

قال حفظه ات: (فالبيهتي بجدد المذهب الشافعي في الفقه، وأحد أعلام المحدثين، كان له دور في ربط المذهب الأشعري بالفقه الشافعي، ثم في دعم الأشاعرة من خلال حرصه عل الحديث وروايته، ولبيان أن ذلك لا يخالف منهج الأشاعرة الكلامي.

والقشيري أدخل التصوف في منهج وعقائد الأشاعرة.

والجويني خطا خطوات بالمذهب نحو الاعتزال)(٢٠).

(١) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٥٨٥).

<sup>(</sup>٢) السانق (٢/ ٨٠٠).

وقال حفظه الله: (وعل هذا فاليهقي ألف كتابه [ الأسياه والصفات ] استجابة لطلب أستاذه، خدمة للمذهب الأشعري- الذي كان أحد أعلامه - ولذلك حشاه لطلب أستاذه، خدمة للمذهب الأشعري- الذي كان أحد أعلامه وتأويلابم إضافة إلى تأويلاته هو، وما أدري ما قصد اليهقي بقوله السابق: (لما في الأحاديث المخرجة فيه من المون على ما كان فيه من نصر السنة وقصم المداوعة التعطيل أو بدعة الإثبات ورفض التأويل التي يسمونها أو تشبهها؟!

الذي يترجح من خلال معرفة حال شيخ الجميع ابن فورك، وتلميذه أي منصور الأبري [ الذي أوصى البيهنيّ بتاليف كتابه] وحال البيهني في تأويلاته في كتابه هذا أنه قصد قمع بدعة الإثبات التي يزعمون أن فيها تشيبهاً، والله أعلم)^^ .

وقد ضرب الشيخ أمثلة بين من خلافا متير البيهقي على منهج التكلمين في التعامل مع جلة من الأحاديث الصحيحة الثبتة للصفات، وخروجه عما يليق به كمحدث، وأسار إلى اعتباده عمل أقوال جاعة من كبار الأشاعرة، ودفاعه عن علم الكلام، ومشاركته العملية في الفتنة التي وقعت على الأشاعرة، ولخص موقف الأشعري من جمل اعتقاد السلف بقوله:

روعا ينبغي ملاحظته أن البيهقي مع أقواله الموافقة لمذهب الأشاعرة في مسائل حدوث الأجسام، وحلول الحوادث، وتأويل الاستواء والنزول والمجيء والضحك

(١) موقف ابن تيمية من الأشاعرة (٢/ ٥٨٤).

والعجب، ونفيه للعلو (الجهة) وتأويله للقدم والأصابع وغيرها، إلا أنه قال بإثبات الرجه واليدين والعين بلا تأويل، فهو بذلك قد خالف شيخه البغدادي('''.

وقام الشيخ الدكتور أحمد بن عطبة الغامدي حفظه الله بدراسة وافية عن البيهقي وموقفه من الإلهبات، خلص فيها إلى نتائج مهمة، منها:

 (٣- أنه [أي البيهقي] سلك في الاستدلال طريقة السلف، وخالفهم في كثير من المسائل عند التطبيق لذلك الاستدلال.

٤ - أنه اختار في استدلاله على وجود الله تعالى طريقة القرآن الكريم وهو أمر انفق فيه عمل السند إلا أنه وافق أصحابه الأشاعرة في الاستدلال بالجواهر والأعراض على حدوث العالم زاعل صحة هذا الاستدلال لأنه في نظره استدلال شرعي وأبعه بطريقة إبراهيم قطية، فينت غالقة ذلك لمذهب السلف، وفساد تصورهم أنها طريقة إبراهيم قطية.

٧- أنه اتفق مع السلف في إثبات الصفات المقلية بنوعيها [صفات الذات المقلية كالحياة والقدرة والعلم والسمع، وصفات الفعل العقلية كالخلق والرزق والإحياء] وفي طريقة الاستدلال على ذلك الإثبات.

مدم موافقته للسلف في القول بحلول الحوادث بذات الله تعالى بمعنى أنه
 سبحانه يفعل متى شاء كيف شاء، لذلك قال بقدم جميع صفات الذات العقلية وعدم

<sup>(</sup>١) موقف ابن ثيمية من الأشاعرة (٢/ ٥٨٩).

حدوث شيء منها، وأوضحت أن الصحيح في ذلك ما ذهب إليه السلف من القول بأنها قديمة النوع حادثة الأحاد.

٩- مخالفته للسلف في نفيه تسلسل الحوادث في جانب الماضي، ولذلك رأيناه يقول بحدوث صفات الفعل العقلية، إلا أننى بينت خطأه فيها ذهب إليه، وصحة مذهب السلف القائل بأن الله فعال لما يريد أز لا وأمدا.

١٠- أن البيهقي وافق السلف فيما أثبته من صفات الذات الخبرية، وخالفهم في تأويل ما بقي منها، حيث أثبت اليدين والوجه والعينين وأول ما سوى ذلك. [كاليمين والكف والأصابع والساق والقدم، لأنها ثابتة بخبر الأحاد وظاهرها يفضي إلى التشسه!!!].

١١- غالفته للسلف في صفات الفعل الخبرية، حيث ذهب إلى تأويل بعضها، وتفويض بعضها الآخر، زاعها أن التفويض في ما فوض فيه هو مذهب السلف. وقد بينت فساد قول من نسب التفويض والتأويل إلى السلف، مبينا أن مذهب السلف هو الإثبات الحقيقي لجميع الصفات إثباتا لا تأويل فيه ولا تفويض ولا تشبيه.

١٢ - أن البيهقي يختلف مع السلف في جميع ما يتعلق بصفة الكلام التي أثبتها، من القول بأن الكلام نفسي قديم وأنه بدون حرف ولا صوت وأنه معنى واحد. وقد ناقشته في جميع هذه المسائل وبينت خطأ ما ذهب إليه وصحة مذهب السلف. وبينت أن رأيه في كلام الله تعالى هو عين مذهب أصحابه الأشاعرة، وأن حقيقة مذهبهم في القرآن لا يختلف عن مذهب المعتزلة إلا بنفيهم أن يكون هذا القرآن الذي نقرأه هو كلام الله

### الحقيقى.

١٣ - اتفاقه مع السلف فيا يتعلق بمسألة الروية من القول بإثبائها للمؤمنين يوم
 القيامة، إلا أنه خالفهم بنفي الجهة مستدلا بحديث الروية، وقد بينت فساد استدلاله به،
 وصحة استدلال السلف.

١٤ - أنه يقول بعدم تأثير قدرة العبد في فعله، وبينت أنه بذلك يوافق الأشـاعرة القاتلين بالكسب، الذي لا حقيقة له، ويخالف السلف لقو لهم بتأثير قدرة العبد في فعله.

 ١٥ - أنه ينفي تأثير الأسباب في مسبباتها، وهو مذهب الأشاعرة، وقد بينت فساد هذا الرأى أيضا وخالفته للنصوص الشرعية المثبة لذلك)<sup>(١)</sup>.

وبعد: فهاهو البيهقي، خالف السلف في جل مسائل الإهيات، فهل سيوافقهم في الإيبان؟

# نص كلام البيهقي:

قال ﴿ هَٰذَ (بَابِ القُولَ فِي الإِيمَانِ. قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرً اللهُ وَجِلْتَ قَلْوِهُمْ وَإِذَا تُلِبِّتُ عَلَيْهِمْ وَابِنَتُهُ، وَاوَجْمَ إِيمَنَا وَعَلَى رَبِّهِدَ يَتَوَكَّلُونَ هِي الَّذِينَ يُغِيمُونَ الصَّلَوْةُ وَمِنَّا رَوْقَتَهُمْ يُعْفِقُونَ فَي أُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ خَفَّا ﴾ (").

 <sup>(</sup>١) البيهتي وموقفه من الإلهات، للشيخ الدكتور أحمد بن عطية الغامدي، ص (٣٣٦-٣٣٣). وهي رسالة
 دكتوراة مجازة من جامعة الملك عبد العزيز. وما بين المحكوفين زيادة مني للتوضيح.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، آية: ٢-٤

فاخير أن المؤمنين هم الذين جموا هذه الأعيال التي بعضها يقع في القلب وبعضها باللسان، وبعضها يها وسائر البدن، وبعضها يها أو باحدهما وبالمال، وفيا ذكر الله في هذه الأعيال تنبيه على ما لم يذكره، وأخير بزيادة إيمانهم بتلاوة آياته عليهم، وفي كل ذلك دلالة على أن هذه الأعيال وما نه بها عليه من جوامع الإيمان، وأن الإيمان يزيد وينقص، وإذا قبل الزيادة قبل النقصان.

وبهذه الآية وما في معناها من الكتاب والسنة ذهب أكثر أصحاب الحديث إلى أن اسم الإيمان يجمع الطاعات فرضها ونفلها، وأنها على ثلالة أقسام:

فقسم يكفر بتركه؛ وهو اعتقاد ما يجب اعتقاده، والإقرار بها اعتقده.

وقسم يفسق بترك أو يعصي ولا يكفر به إذا لم يجحده؛ وهو مفروض الطاعات كالصلاة والزكاة والصيام والحج واجتناب المحارم.

وقسم يكون بتركه غطئا للأفضل غير فاسق ولا كافر؛ وهو ما يكون من العبادات تطوعا.

واختلفوا في كيفية تسمية جميع ذلك إيمانا، منهم من قال: جميع ذلك إيمان بالله تبارك وتعالى وبرسوله 義، لأن الإيمان في اللغة هو التصديق، وكل طاعة تصديق لأن أحدا لا يطبع من لا ينبته ولا ينبت أمره.

ومنهم من قال: الاعتقاد دون الإقرار: إيهان بالله وبرسوله ﷺ، ويسائر الطاعات إيمان لله ورسوله، فيكون التصديق بالله: [و] إثباته والاعتراف بوجوده، والتصديق له: قبول شرائعه واتباع فرائضه على أنها صواب وحكمة وعدل.

وكذلك التصديق بالنبي ﷺ، والتصديق له.

فقد ذكرنا بيانه ودليله في كتاب الإيهان، وفي كتاب الجامع، ونحن نذكر ههنا طرفا من ذلك)(١). ثم ساق بعض الأدلة على أن العمل من الإيهان.

قلق: قد ذكر البيهقي قولين في السبب الذي لأجله سمي الاعتقاد والإقرار والعمل إيهانا. والقول الثاني هو الذي تبناه واقتصر عليه في كتابه الجامع لشعب الإيهان.

و فصل البيهقي معتقده وبيته في كتابه الجامع لشعب الإيهان، مبينا الفرق بين الإيهان بالله، والإيهان لله، والتصديق بالرسول كله، والتصديق له.

ومن خلال تفصيله يتبين أنه لا يرى الكفر إلا في مقابل التصديق والنطق، وأما العمل بنوعيه، فتركه-للم كفرا.

قال البيهقي في الجامع لشعب الإيمان(٢):

<sup>(</sup>١) الاحتفاد لليهتي، ص ١٩٩١، والراو التي بين المتكونين أرتبح أما زائدة. وقد التصر غير واحد من المخالفين على الاستشهاد بأول كلامه ورن قوله: (واحتلفرا في كيفية تسمية جيع ذلك إيمان) الغ، وأكداد أجزم بأن عامة من استشهاد بكلامه لم يشه لمراده من التفريق بين الإيمان بالله، والإيمان أها، والتصطيق بالرسول، والتصديق للرسول، ولو اتب لذلك لم يستشهد بكلام البيقي. وسيأتي إيضاح ذلك.

<sup>(</sup>٣) اضده البيهقي في مطلم كتابه الجامع مل ما كتب أبر حيد الله الحليسي في منهاجه، كيا بين هم في مقدت». حيث قال: (فاتقديت به في تقسيم الأحاديث على الأبواب، وحكيت من كلامه عليها ما تبين به القصود من كل باب إلا أنه خجته انتصر في ذلك على ذكر القون، وحذف الإستاد تحريا للاختصار، وإنّا عل-

(فالإبيان بالله عز وجلّ ثناؤه: إثباته والاعتراف بوجوده.

والإيهان له: القبول عنه والطاعة له.

والإيهان بالنبي ﷺ: إثباته والاعتراف بنبوته.

والإيهان للنبي ﷺ: اتباعه وموافقته والطاعة له.

ثم إن التصديق الذي هو معنى الإيهان بالله وبرسوله منقسم:

فيكون منه ما يخفى وينكتم: وهو الواقع منه بالقلب، ويسمى اعتقادا.

ويكون منه ما ينجلي ويظهر، وهو الواقع باللسان، ويسمى إقرارا وشهادة)(١).

ثم قال عقب ذلك: (وكذلك الإيهان لله ولرسوله ينقسم إلى جلي وخفي:

والحقي منه: هو النيات والعزائم التي لا تجوز العبادات إلا بها، واعتقاد الواجب واجباً، والمباح مباحا، والرخصة رخصة، وللحظور محظورا، والعبادة عبادة، والحدحدا، ونحو ذلك.

والجلي منها: ما يقام بالجوارح إقامة ظاهرة، وهو عدة أمور:

منها الطهارة، ومنها الصلاة، ومنها الزكاة، ومنها الصبام، ومنها الحج والعمرة، ومنها الجهاد في سبيل الله. وأمور سواها ستذكر في مواضعها إن شاء الله تعالى.

وكل ذلك إيهان وإسلام، وطاعة لل 急 ولرسوله 難 إلا أنه إيهان لله، بمعنى أنه

رسم أهل الحديث أحب إيراد ما أحتاج إليه من المسانيد والحكايات بأسانيدها...).
 (١) الجامع لشعب الإيمان، للبهفي (٥/١٦) وما بعدها.

عبادة له، وإبيان للرسول بمعنى أنه قبول عنه، دون أن يكون عبادة له؛ إذ العبادة لا تجوز الانه هُكَانًا''.

ويتضح من هذا النقل أمران:

الأول: أن البيهقي يفرق بين الإيهان بالله والإيهان لله ويرى أن التصديق وقول اللسان: إيمانً بلله أما عمل القلب وعمل الجوارح فإيمان لله.

وثمرة هذا التغريق عنده وعند الحليمي: أن الكفر يكون في مقابل الإيهان بـالله، لا الإيهان لله، فترك العملين (عمل القلب والبدن) ليس كفرا!

والشافي، أنه يطلق الاعتقاد ويريد به: التصديق القلبي المجرد من أعيال القلب، والتصديق الظاهري الذي هو قول اللسان، ويسمى إقرارا وشهادة. والكفر عنده هو ترك هذا الاعتقاد، لا ترك العمل، عمل القلب أو عمل الجوار س.

قال البيهقي: (قال [ أي الحليمي]:

والإيهان بالله ورسوله أصل، وهو الذي ينقل من الكفر.

والإيان لله ورسوله 義 فرع، وهو الذي يكمل بكياله الإيهان، وينقص بنقصانه الإيان (").

ومعنى هذا أن أصل الإيمان إذا حصل، ثم تبعته طاعة زائدة: زاد الإيمان المتقدم بها،

(١) الجامع لشعب الإيبان (٢٦/١).

 <sup>(</sup>٢) فعمل القلب كمالي في الإيمان - عند الحليمي والبيهقي - كعمل الجوارح، ولا فرق.

لأنه إيان انضم إليه إيان كان يقتضيه.

ثم إذا تبعت تلك الطاعة طاعة أخرى ازداد الأصل المتقدم والطاعة التي تلبه بها، وعل هذا إلى أن تكمل شعب الإيمان.

قال: ونقصان الإيبان: هو انفراد أصله عن بعض فووعه، أو انفراد أصله وبعض فروعه عها بقي منها مما اشتعل عليه الحطاب والتكليف، لأن النقصان خلاف الزيادة <sup>(()</sup>

فإذا قبل لمن آمن وصل: زاد إيهائه، وجب أن يقال لمن آمن ووجبت عليه الصلاة قلم يصل إنه ناقص الإيهان، وأنه صار بتركها مع القدرة عليها فاسقا عاصبا وعلى هذا سائر الأركان.

فاما ما يتطوع به الإنسان بما ليس بواجب عليه بمعنى تصديق العقد والقول بالفعل موجود فيه فيزداد به الإيهان، وتركه بالإضافة إلى من لم يتركه يجوز أن بسمى نقصانا، لكن لا يوجب لتاركه عصبانا هذا معنى قوله.

قال: وإذا أوجبنا أن تكون الطاعات كلها إيانا لم نوجب أن تكون الماصي الواقعة من المؤمنين كفرا، وذلك أن الكفر بالله أو برسوله مقابل للإيهان به، فإذا كان الإيهان بالله وبرسوله: الاعتراف به والإثبات له، كان الكفر جحوده والنفي له والتكفيب (<sup>77)</sup>.

 <sup>(</sup>١) وظاهر هذا أن التصديق عنده لا يدخمله النقص.

<sup>(</sup>٦) وهذه هي الشيجة! حصر الكفر في الجدود والنفي والتكذيب، لأنه جعل الكفر ما يقابل الإيبان بالله (التصديق والنفية) لا نيا يقابل الإيبان له (عمل القلب وعمل الجوارح)! ولا يتفعي العجب عن يجتج في مسائل الإيبان بمن يجمع الكفر في الجمود والنفي والتكذيب، مع ادعائه الذيرة من هذا القواء ا

وأما الأعمال فإنها إيمان لله وللرسول بعد وجود الإيمان به، والمراد به إقامة الطاعة على شرط الاعتراف المتقدم فكان الذي يقابله هو الشقاق والعصيان دون الكفر.

وقد ذكرت في كتاب الإيهان من الأخبار والآثار ما يكشف عن صحة هذه الجملة وأنا أشير في هذا الكتاب إلى طرق منها، بعشينة الله شك).

ثم قال: (باب الدليل على أن التصديق بالقلب والإقرار باللسان أصل الإيبان وأن كليها شرط في النقل عن الكفر عند عدم العجز) انتهى كلام البيهقي الخف<sup>(١)</sup>.

وحاصل الجواب عنه، من وجوه:

الأول:

أن كلامه في كتاب الاعتقاد مما نتفق نحن والمخالف على رده، لأنه جعل الكفر في ترك الإقرار والاعتقاد فقط، وقد تبين أن مراده بالاعتقاد: تصديق القلب دون عمله.

والمخالف يقول: إن ترك عمل القلب كفر. فوجب رد كلام البيهقي هذا، وعدم التعويل عليه.

الثانى:

أن ما قرره في كتابه الجامع لشعب الإيبان لا يختلف عبا في كتابه الاعتقاد، بل هو شرح له وزيادة تفصيل وبيان. وهو صريح في التفريق بين الإيبان بالله ورسوله، والإيبان لله ورسوله، فالأول هو التصديق والإقرار وهذا الذي يقابله الكفر.

<sup>(</sup>١) الجامع لشعب الإيان، للبيهقي (١/ ٣٦- ٨٦).

أما الثاني (الإيهان فه وللرسول) فهو عمل القلب من النيات والعزائم، وعمل الجوارح، وهذا يقابله الشقاق والعصيان دون الكفر.

ورغم وضوح كلام البيهقي في كتابه الجامع، وظهور مراده، رأينا من يستشهد بكلامه، بل من يزعم أنه حرر مذهب أهل السنة أيها تحرير!!

قال أحدهم: (الإمام البيهقي في كتاب جامع شعب الإيبان وفي كتاب الاعتقاد حرر مذهب أهل السنة أيها غريره رد على الأشعرية. رد على الجهبية. رد على العساطمي. رد على مرجنة الفقهاء. رد على الكرامية. فمن أين ينسب له القول أنه وافق التمشعر في باب الإيبان)!

فهل من قول أهل السنة أن ترك عمل القلب يقابله الشقاق والعصيان دون الكفر؟!

وقائل هذا، هل وافق أهل السنة، فضلا عن أن يقال إنه حرر مذهب أهل السنة؟!
وأما أنه رد على الأشعرية في باب الإيمان، فهذه دعوى لا يقولها من يعرف مذهب
الأشعرية. وقد قدمت أن جهورهم على إثبات الزيادة والقصان، وإدخال عمل القلب
في الإيمان، وأما عمل الجوارح: فهو شرط كهال عندهم، واليهقي لم يزد على هذا، بل
صرح بأن عمل القلب كعمل الجوارح، كلاهما كهالي في الإيمان، وأما جعله التطق
باللسان جزءا من الإيمان كالتصديق، فهذا تقوله طائفة من الأشعرية كها سبق (").

(١) انظر: (١/ ٢٢٩) من هذا البحث.

#### الحادي عشر: ردما اعتمدوا عليه من كلام القاضي عياض ظع

استشهد المخالف بها نقله النووي فقد عنه قال: (قال القاضي عياض: وقد تقدم أن أصل الإيان في اللغة التصديق، وفي الشرع تصديق القلب واللسان، وظراهر الشرع تطلقه على الأعبال كها وقع هنا، أفضلها لا إله إلا الله وآخرها إماطة الأذى عن الطريق، وقد قدمنا أن كهال الإيهان بالأعهال وقامه بالطاعات، وأن التزام الطاعات وضم هذه الشعب من جلة التصديق ودلائل عليه، وأما تُعلق أهل التصديق، فليست خارجة عن اسم الإيهان الشرعي ولا اللغوي)(\*).

واستشهد بقول القاضي ظهد: (ثم تمام إيرانه وإسلامه بنيام أعبال الإيران المذكورة في الحديثين، والتزام قواعده، وهو المراد بإطلاق اسم الإيران على جميع ذلك في حديث وقد عبد القيس، فقد أطلق الشرع على الأعبال اسم الإيران؛ إذ همي منه وبها يشم، ولكن حقيقه - بعني الإيران- في وضع اللغة التصديق، وفي عرف الشرع: التصديق بالقلب واللسان، فإذا حصل هذا حصل الإيران النجي من الخلود في النار، لكن كياله المنجي بالجملة من دخو له راساً بكيال خصال الإسلام) "أن

#### والجواب من وجوه:

الأول:

أن قول القاضي علم: (وقد قدمنا أن كيال الإيبان بالأعيال وتمامه بالطاعات) لا

<sup>(</sup>١) شرح النووي عل مسلم (٢/ ٤).

<sup>(</sup>٢) السابق (٢/٤).

إشكال فيه، فالإيان يكمل بالأعيال والطاعات، وكليا أنى العبد منها شيئا زاد إيمانا، وليس في هذا تصريح بأنها لو زالت بالكلية بقي الإيمان.

### الثاني:

أن قوله:(وفي عرف الشرع: التصديق بالقلب واللسان) نخالف لإجماع أهمل السنة القاتلين بأن الإبيان قول وعمل.

و لا ينقفي العجب عن ينقل هذا الكلام، ويريد به نصرة مذهب السلف، بزعمه. بل لا ينقفي العجب مرة بعد مرة بمن يعتمد في هذه المسائل على أشعري المعتقد<sup>(1)</sup>، وقد علم أن الأشاعرة منحرفون عن قول السلف في هذا الباب.

والقاضي عياض هنا لم يخرج عيا يعتقده الأشاعرة في باب الإيمان والكفو، غاية الأمر أنه جعل قول اللسان من الإيمان، وهو قول طائفة منهم كياسبق. وها ذكره من أن ظواهر الشرع على أن الأعمال من الإيمان، يقرره غيره من الأشاعرة أيضا، ويقولون إيما تدخل في الإيمان عبازا، وأما على الحقيقة قلا، وهذا أكد أن حقيقة الإيمان التصديق والقول، قباليت شعري أي سلفي هذا الذي يريدنا أن نعتقد أن هذه هي حقيقة الإيمان!

أن قوله: (وفي عرف الشرع: التصديق بالقلب واللسان، فإذا حصل هذا حصل

<sup>(1)</sup> تنظر: القاضي عياض وجهوده في علمي الحديث رواية ودراية، د. البشير على حد الترايم، وقد جاه فيه، ص (114): (كان أشعري المقيدة، شأه في ذلك شأن غالب المالكية بالغرب والأندلس، ودان بدللك مدة حيات).

الإيان النجي من الخلود في النار، لكن كياله النجي بالجملة من دخولها رأساً بكيال خصال الإسلام) هو موضع الشاهد الحقيقي من كلام القاضي، لكن المخالف إن احتج يقوله: (فإذا حصل هذا حصل الإيان النجي من الخلود في النار) وهو واضح في إثبات مطلوبه، فلنا له: هلا وافقته فيا ذكره قبلها، من أن الإيان في عوف الشرع: التصديق بالقلب واللسان؛ ليقف الجميع على حقيقة ما تدعون إليه! وهل هذا إلا الإرجاء الواضح البين، الذي يخرج العمل من حقيقة الإيان الشرعي!

#### الرابع:

أن القاضي عياض كغيره من الأشاعرة، في باب التكفير، يمكني أقوال أثمته كالباقلاتي وغيره عن نصروا قول جهم. بل بلغ به أن قال: (هذه المذاهب المعروفة لأهل السنة. ولغيرهم من الفرق فيها مقالات كثيرة مضطربة سخيفة أقربها قول جهم ومحمد بن شبيب أن الكفر بالله هو الجهل به، لا يكفر أحد بغير ذلك) (١٠).

وإنها كان هذا القول قريبا، لأنه ينقل عن القاضي أبي بكر الباقلاني الذي آسياه (إمام أهل التحقيق والحق) أن (الكفر بنالله هو الجهل بوجوده، والإيبان بنالله هو العلم بوجوده، وأنه لا يكفر آحد بقول ولا رأي إلا أن يكون هو الجهل بالله، فإن عصى الله بقول أو فعل نص الله ورسوله أو أجم المسلمون على أنه لا يوجد إلا من كافر، أو يقوم دليل آخر على ذلك فقد كفر، ليس لأجل قوله أو فعله بل لما قارته) والقاضي عباض

<sup>(</sup>١) الشفا للقاضي عياض، مع شرح ملا على القاري (٢/ ٥٠٦).

ينقل ذلك دون إنكار<sup>(١)</sup>.

وإذا كان هذا هو الكفر عندهم فكيف يطلب حكم هذه المسألة من قبلهم، أعني مسألة ترك العمل.

وقد ذهب القاضي عياض إلى أبعد من ذلك، حيث جعل السب إنما يكفر به مع الاستحلال، إلا إذا كان السب في نفسه تكذيبا صريحا، قال شيخ الإسلام هذه بعد نقل كلام القاضي عياض: (وهذا إيضا تثبيت منه بأن السب يكفر به لأجل استحلاله لمه إذا لم يكن في نفسه تكذيبا صريحا.

وهذا موضع لابد من تحريره، ويجب أن يُعلم أن القول بأن كفر الساب في نفس الأمر إنها هو لاستحلاله السب: زلة منكرة وهفوة عظيمة) "".

وعا نقله شيخ الإسلام عنه في هذا الموضع قوله: (إن من قتله بلا استتابة فهو لم يره ردة، وإنها يوجب القتل فيه حدا، وإنها يقول ذلك مع إنكاره ما شبهد عليه به أو إظهاره الإقلاع عنه والنوبة، ونقتله حدا كالزنديق إذا تاب.

قال: ونحن وإن أثبتنا له حكم الكافر فلا نقطع عليه بذلك؛ لإقراره بالتوحيد وإنكاره ما شهد به عليه أو زعمه أن ذلك كان من ذهو لا ومعصية وأنه مقلع عن ذلك نادم عليه. قال: وأما من علم أنه سبه معتقدة الاستحلاله فلا شلك في كفره بذلك،

<sup>(</sup>١) السابق(٢/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>۲) الصارم المسلول (۳/ ۹۵۹).

وكذلك إن كان سبه في نفسه كفرا كتكذيبه أو تكفيره ونحوه فهذا ما لا إشكال فيه. وكذلك من لم يظهر التوبة واعترف بها شهد به وصمم عليه فهو كافر بقوله واستحلاله هنك حرمة الله أو حرمة نبيه. وهذا أيضا تثبيت منه بأن السب يكفر به لأجل الاستحلال له...)(۱)

والحاصل أن القاضي عياض على سائر على مذهب الأشاعرة، يخرج العمل من حقيقة الإيبان الشرعي، ويعلق الكفر على التكذيب والاستحلال، ومن كان كذلك فلا تؤخذ عنه هذه المسائل.



<sup>(</sup>١) وقد أخطأ محققا الصارم المسلول (محمد الحلواني ومحمد شودري) حيث نسبا هذا الكلام في الهامش إلى القاضي أبي يعلى في المعتمد. انظر: الصارم (٣/ ٩٥٩). والواقع أنه كلام القاضي عياض، كما يدل عليه السياق، وكما هو موجود بنصه في الشفا. انظر الشفا مع شرح ملا على القاري (٢/ ٤٧٦).

#### الثاني عشر: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام ابن الصلاح ظه

قال النووي علا: (وقال الشيخ الإمام أبو عمرو بن الصلاح علا: قوله 鐵: والإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وتقيم الصلاة وتؤتى الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا والإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خبره وشره، قال: هذا بيان لأصل الإيمان وهو التصديق الباطن، وبيان لأصل الإسلام وهو الاستسلام والانقياد الظاهر. وحكم الإسلام في الظاهر ثبت بالشهادتين وإنها أضاف إليهما الصلاة والزكاة والحج والصوم لكونها أظهر شعائر الإسلام وأعظمها، وبقيامه سايتم استسلامه، وتركه لها يشعر بانحلال قيد انقياده أو اختلاله. ثم إن اسم الإيمان يتناول ما فسر به الإسلام في هذا الحديث وسائر الطاعات؛ لكونها ثمرات للتصديق الباطن الذي هو أصل الإيهان، ومقويات ومتمات وحافظات له، ولهذا فسر 遊 الإيمان في حديث وفد عبد القيس بالشهادتين والصلاة والزكاة وصوم رمضان وإعطاء الخمس من المغنم... واسم الإسلام يتناول أيضا ما هو أصل الإيبان، وهو التصديق الباطن، ويتناول أصل الطاعات، فإن ذلك كله استسلام. قال: فخرج مما ذكرناه وحققنا أن الإيبان والإسلام يجتمعان ويفترقان، وأن كل مؤمن مسلم، وليس كل مسلم مؤمنا. قال: وهذا تحقيق وافر بالتوفيق بين متفرقات نصوص الكتاب والسنة الواردة في الإيهان والإسلام، التي طالما غلط فيها الخائضون. وما حققناه من ذلك موافق لجماهير العلماء من أهم الحديث وغيرهم، هذا آخر كلام الشيخ أبي عمرو بن الصلاح)(١٠).

### والجواب من وجهين: الأول:

أنه ليس في كلامه علا أن الإسلام يبقى ويستمر مع ترك العمل الظاهر بالكلية، وغابة ما فيه أنه لا يكفر بترك المباني الأربعة، وهذه مسألة، والحكم بإسلام تارك العمل بالكلة مسألة أخرى، كما سبق.

#### الثاني:

أن شيخ الإسلام خلاد نقل كلام ابن الصلاح هذا، وانتقده في مواضع منه، قال 卷: (نول، الحديث ذكر فيه أصل الإيهان وأصل الإسلام) قد يورد عليه أن النبي 囊 أجاب عن الإيهان والإسلام بها هو من جنس الجواب بالحد عن المحدود، فيكون ما ذكر، مطابقا لها لا لأصلهها فقط، فالإيهان هو الإيهان بها ذكر، باطنا وظاهرا، لكن ما ذكر، ومن الإيهان تضمن الإسلام، كما أن الإحسان تضمن الإيهان).

ثم قال شيخ الإسلام: (وقول القائل: (أصل الاستسلام هو الإسلام الظاهر) فالإسلام هو الاستسلام لله والانقياد له ظاهرا وباطنا، فهذا هو دين الإسلام الذي ارتضاء الله، كها دلت عليه نصوص الكتاب والسنة، ومن أسلم بظاهره دون باطنه فهو منافق يقبل ظاهره، فإنه لم يؤمر أن يشق عن قلوب الناس، وأيضا فإذا كان الإسلام (يناول التصديق الباطن الذي هو أصل الإيمان) فيارة أن يكون كل مسلم مؤمنا، وهو

<sup>(</sup>١) شرح النووي على مسلم (١٤٨/١) ونقله شيخ الإسلام (٧/ ٣٦١) وتعقبه كيا سيأتي.

خلاف ما نقل عن الجمهور. ولكن لا بد في الإسلام من تصديق بحصل به أصل الإيبان، وإلا لم ينب عليه، فيكون حينتذ مسلها مؤمنا، فلا بد أن يتبين المسلم الذي ليس بمؤمن ودخو له في الإسلام).

ثم قال ولله: (وقول القائل: (الطاعات ثمرات التصديق الباطن) يراد به شيئان:

يراد به أنها لوازم له، نمتى وجد الإبهان الباطن وجدت. وهذا مذهب الصلف وأهل لعنة.

ويراد به أن الإيمان الباطن قد يكون سببا، وقد يكون الإيمان الباطن تاما كاملا وهي لم توجد، وهذا قول المرجئة من الجهمية وغيرهم. وقد ذكرنا فيها تقدم أنهم غلطوا في ثلاثة أوجه...).

إلى أن قال: (وكثير من المتأخرين لا يعيزون بين مذاهب السلف وأقوال المرجئة والجهعية؛ لاختلاط هذا بهذا في كلام كثير منهم عمن هو في باطنه يرى رأي الجهعية والمرجئة في الإيبان، وهو معظم للسلف وأهل الحديث، فيظن أنه يجمع بينهها، أو يجمع بين كلام أمثاله وكلام السلف)<sup>(1)</sup>.

قلقة الخذا الموضع من كلام ابن الصلاح فظه، اشتمل على أمرين: حبارات لم تحالفها الذقة، وكلام بحثمل حقا وباطلا، أعني قول عن الطاحات إنها ثعرات التصديق الباطن، فكف يُرِّك إجماع السلف لمثل هذا الكلام، مع أنه لا يفيد المخالف؛ إذ ليس في تصريح بها يريد.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (٧/ ٣٦١- ٣٦٤).

#### الثالث عشر: توضيح ما اشتبه عليهم من كلام شيخ الإسلام علا

اعتمد المخالف على مواضع من كلام شيخ الإسلام فقه، فهمها على غير وجهها، وحملها على ما لا يُراد منها، ضارباً باقوال شيخ الإسلام الصريحة في المسألة عرض الحافظ.

وقد مفى في الباب الثالث ذكر طائفة من أقواله ظاه، صريحة في التكفير بترك المعل الظاهر، وبيان الثلازم وحدوده، وأنه إذا انتفى اللازم الظاهر، انتفى الملزوم الباطن، ولم ييق في القلب إيمان، بل كفر وزندة، كما سبق نقل حكايته وتقريره الإجماع الصحابة ظائف على كفر تارك الصلاة كفراً غرجا من الملة، فكيف يُسبب إليه أنه لا بكذ تارك العما، بالكلة!

ولكن المخالف مولع بانتاع المتشابه، وإني التصوص، وتحريف الكلم عن مواضعه، ولهذا أعرض عن عشر ات المواضع من كلام شيخ الإسلام الصريحة البينة المفصلة، وصار يتصيّد كلمة هنا، وحرفا هناك، ليقول إن شيخ الإسلام سائرٌ على طريقته.

وهذه جناية عظيمة على شيخ الإسلام هجه ، وعلى منهجه، وتراثه، وما قرّره في هذا الباب.

وللشيخ العلامة بكر بن عبد الله أبو زيد حفظه الله كلام نفيس حول هذه الجناية-التي يقدم عليها أناسٌ يتسبون للعلم وأهله، ويظهرون الحب والتقدير لشيخ الإسلام، ويريدون نشر الباطل تحت ستار من كلامه- أسوق منه ما يناسب المقام، قال حفظه الله: (أما الجناة كل الجناة: فهم في عصر نا طلاب الطروس، الذين يظهرون الانتساب إلى الحديث وأهله، وينادون بالسنة ونصرتها، ثم يعدنون إلى الباطل أنبوبا، وللتضليل يستنلون عليه يكلام لشيخ الإسلام فؤلا تعالى، حتى يغرر واحدهم بالناس ويضلل أهل السنة والجياعة، ويعدل بهم عن الحق الذي قرره شيخ الإسلام، وهذه فتنة عمياه، وانشقاق في صف أهل السنة والجياعة، وبذر للشقاق، وغرس لحنظل الخلاف. وهكذا يكون الفتون، نسأل الله السلامة والعافية.

- ولهم في ذلك من الباطل طرق شتى، منها:
  - ١ الأخذ بالمتشابه وهجر المحكم.
- التقاط العبارات المجملة، أو المحتملة، أو الموهمة، والإعراض عن الصريحة الواضحة.
  - ٣- المغالطة في دلالة بعض العبارات.
  - ٤ قطع الكلام المستدل به عن السُّباق واللحاق الذي لا يتضح إلا بهما.
    - ٥- بتر الكلام في أوله أو مثانيه أو آخره.
      - ٦ إبدال لفظة بأخرى.
      - ٧- توظيف النص على غير المراد منه.
- ٨- توظيف لفظة في غير ما يدل عليها السياق في واحدة من دلالات الألفاظ
   الثلاث: اللغوية، والشرعية، والعرفية.
- ٩ يكون له كلام مجمل في موضع، لكنه مفصّل مبسوط في موضع آخر، فيأخذ



بالمجمل، ويترك المفصل.

 ١٠ - العدول عن المذهب الحق المنصور الذي شهره هذا الإمام ودافع عنه ونصره إلى مشتبه العبارات أو القول المهجور)<sup>(١)</sup>.

قلت: وميظهر جليا أنّ المخالف في هذا الباب، له حظّ وافر من هذه الجناية على شيخ الإسلام عجد، وأنه استعمل هذه الطرق الباطلة جميعها، ليصل إلى مراده ومبتغاه.

وسر السألة أن المخالف يتهيب من تصريحه بمخالفة شيخ الإسلام، لما جعل الله 
تعالى هذا الإمام من مكانة ومنزلة، فعمد إلى أسلوب التشكيك، وضرب الأقوال بعضها 
ببعض، و عاولة تأويل كلامه بمستكره التأويلات، وقل من المخالفين من اعترف بأنه 
عافف لشيخ الإسلام في هذه المسألة، ومسألة تارك الصلاة، وأن الحق يعرف بدليله، 
وأنه قائل بها أداه إليه اجتهاده، ولو خالف من خالف، ومنذا مع كونه خطأ لمخالفته 
الإجماع الذي يمكيه شيخ الإسلام وغيره، فهو خير من التحريف والتضليل والكذب 
عن عمد، ونسبة شيخ الإسلام لمذهب باطل لطالما نقضه، وشنع عليه، وأكثر من الذم 
له، ومن قرأ كتابه الإيان الأوسط علم صدق ما أقول؛ إذ يكاد أن يكون أكثره في تقرير 
هذه المسألة والرد عل من خالف فيها.

ثم إن المخالف أعرض عن المنهج الحق في التعامل مع ما يشتبه من كلام أهل العلم، لو فُرض وجود هذا المشابه، وهو تفسير كلام العالم بعضه ببعض، وحمل مطلقه على

المدخل إلى آثار شيخ الإسلام ابن تيمية وما لحقها من أعمال، ص (٧٦) وما بعدها.

مقيده، وعاته على خاصة، ومراعاة عادته في كلامه، وما يريد من ألفاظه. وقد نبّه شيخ الإسلام هلاه على مذا المنهج بقوله: (فإنه يجب أن يُعتبر كلام المتكلم بعضّه ببعض، ويؤخذ كلائه ماهنا وهامنا، وتُعرف ما عادته [وما] يمنيه ويريده بذلك اللفظ إذا تكلم بعث ويُعرف المعاني التي عُرف أنه أرادها في موضح آخر، فإذا عُرف عُرف وعادتُ في معنى معانيه والقاظه، كان هذا عا يُستعال به على معرفة مراده. وأما إذا استعمال لفظه في معنى لم تجر عادته باستعماله فيها هيئة ومحلى كلامه ومحل كلامه على المنافقة في يريده بذلك اللفظ، بجمل كلامه متنافضا، وترك حله على ما يناسب سائر كلامه، كان ذلك تحريفا لكلامه عن موضعه، وتبديلا لمقاصده، وكذا عليه) (١٠).

وسأحاول هنا أن أعرض جلة ما نقله الخالف عن شيخ الإسلام في هذه المسألة، والإجابة عنه؛ لأبرهن على صحة مذهبه، ووضوح رأيه، وسلامة كلامه من الاضطراب والتناقض.

# وقبل الشروع في المقصود أذكَّر بامرين:

الأول: أنْ شيخ الإسلام عبّر عن رأيه في تكفير تارك عمل الجوارح بعبارات متنوعة، والفاظ متعددة، فمن ذلك قوله:

(فإذا خلا العبد عن العمل بالكلية لم يكن مؤمنا).

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح (٤٤/٤). وانظر: مجموع الفتاوى (٧/ ٣٦).

وقوله: (فمن لم يفعل لله شيئا فها دان لله دينا، و من لا دين له فهو كافر).

وقوله: (وهذه المسألة لها طرفان: أحدهما: في إثبات الكفر الظاهر. والشابي: في إثبات الكفر الباطن. فأما الطرف الثاني فهو مبني على مسألة كون الإيمان قولا وعملاكها تقدم، ومن الممتنع أن يكون الرجل مؤمنا إيمانا ثابتا في قلبه بأن الله فرض عليه الصلاة والزكاة والصيام والحيح ويميش دهره لا يسجد لله سجدة ولا يصوم رمضان ولا يؤدي لله زكاة، ولا يجج إلى بيته، فهذا ممتنع، ولا يصدر هذا إلا مع نفاق في القلب وزندقة، لا

وقوله: (وأنه يعتنع أن يكون الرجل مؤمناً بنافة ورسوله بقلبه أو بقلبه ولسانه ولم يؤد واجباً ظاهراً، ولا صلاة ولا زكاة ولا صيام ولا غير ذلك من الواجبات).

وقوله: (فلا يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله مع عدم شيء من الواجبات الني يختص بإيجابها محدﷺ).

وقوله: (أنكم سلمتم أن هذه الأعيال لازمة لإيبان القلب فإذا انتفت لم يبق في القلب إيهان وهذا هو المطلوب).

وقوله: (العمل الظاهر لازم للعمل الباطن لا ينفك عنه وانتفاه الظاهر دليل انتضاء الباطن)

وقوله: (فالعمل يصدق أن في القلب إيهانا، وإذا لم يكن عمل كذب أن في قلبه إيهانا لأن ما في القلب مستلزم للعمل الظاهر. وانتفاء اللازم يدل على انتفاء الملزوم). إلى غير ذلك من كلامه الصريح الواضح، وقد مضى ذكره في ثنايا البحث<sup>(١)</sup>

الأمر الثاني: .

أن شيخ الإسلام عِلَم يرى كفر تارك الصلاة، ويمتج بإجماع الصحابة على ذلك، وهذا يبطل كل عاولة بسلكها المخالف للزعم بأنه لا يكفر تارك عمل الجوارح بالكلية! إذ من كفر تارك الصلاة، فهو قائل بكفر تارك المعل كله، ولا يد. فكن على ذكر من هذا، فإنه مهم جدا.

# أما المُواضع التي اعتمد عليها المُخالف، فإليك بيانها على التفصيل:

#### الموضع الأول:

قول شيخ الإسلام ظِهد: (وأما من كان معه أول الإيان، فهذا يصح منه؛ لأن معه إقراره في الباطن بوجوب ما أوجبه الرسول، وتحريم ما حرمه، وهذا سبب الصحة. وأما كياله فيتعلق به خطاب الوعد بالجنة والنصرة والسلامة من النار، فإن هذا الوعد إنها هو لمن فعل المأمور وترك المحظور. ومن فعل بعضا وترك بعضا، فيشاب على ما فعله ويعاقب على ما تركه، فلا يدخل هذا في اسم المؤمن المستحق للحمد والثناء، دون الذم والمقاب?".

قلت: هذا الموضع احتج به غير واحد من المخالفين، ولا حجة فيه بوجه من الوجو،، ويبارذك بامرين:

<sup>(</sup>١) انظر عل سبيل الخصوص: الفصلين الأول والثالث من الباب الثالث.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٧/ ٤٢٣).

الأول:

أنه ليس في هذا الكلام تصريح بأن ترك العمل الظاهر بالكلية ليس كفرا، أو أنه يمكن أن يوجد التصديق والانقياد من غير عمل الجوارح.

الثاني:

أن المخالف لما انتزع الكلام من سياقه، لم يتبين المراد من الضمير في قوله: (يصح نه) و لا المراد من (سبب الصحة) صحة ماذا؟! وأوهم أن القصود صحة الإيهان وجود الإقرار الباطن، مع أول الإيهان.

وهذا مسلك منحرف اعتمده المخالف في النقل عن أهل العلم غير مرة.

وحقيقة الأمر أن شيخ الإسلام فالله قرر أن الكافر غاطب بفعل الواجب وترك 
المحرم، كالمسلم، لكن لو أتى به لم يصع منه، لعدم إيمانه، وخلف المنافق لو أتى به، لم 
يصح منه لعدم إقراره في الباطن بوجوب الواجبات وتحربم المحرمات، بخلاف المسلم 
ظاهرا وباطنا، فإنه يصح منه؛ أي الواجب، لأن معه سبب الصحة وهو وكنه مسلم 
ظاهرا مقرا باطنا، ثم جاء قوله عقبه: (وأما كاله فيتعلق به خطاب الوعد بالجنة...) 
وهذا لا علاقة له بالكلام على سبب الصحة اوانها هو عطف على كلام سابق، وهو 
قوله: (وأما مبدؤه فيتعلق به خطاب الأمر والنهي)، فسباق الكلام في بيان مبدأ الإيمان 
الذي يتعلق به خطاب الأمر والنهي، وكبال الإيمان الذي يتعلق به الوعد بالجنة 
والنصرة، وأما مسألة الصحة فجاءت استطرادا من شيخ الإسلام ليبان الفرق بين فعل 
الكافر والمنافق للواجب، وبين فعل المسلم له.

قال شيخ الإسلام ظِهد: (وكذلك الإيهان له مبدأ وكيال، وظاهر وباطن، فإذا علقت به الأحكام الدنيوية من الحقوق والحدود كحقن الدم والمال والمواريث والمقويات الدنيوية علقت بظاهره لا يمكن غير ذلك؛ إذ تعليق ذلك بالباطن متعذر، وإن قدر أحيانا فهو متعسر علما وقدرة، فلا يعلم ذلك علما يثبت به في الظاهر، ولا يمكن عقوبة من يعلم ذلك منه في الباطن).

والكافر يجب عليه أيضالً ، لكن لا يصح منه (٢) حتى يؤمن. وكذلك المنافق المحض لا يصح منه في الباطن حتى يؤمن.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية: ٦

 <sup>(</sup>٣) أي امتال عطاب الشارع بالأمر والنهي، وهذه مسألة غاطبة الكفار بفروع الشريعة، وهي مسألة أصولية معرونة.

 <sup>(</sup>٣) فلو امتثل الأمر بالحج مثلا، مع بقائه على الكفر، لم يصح منه.

وأما من كان معه أول الإيهان، فهذا يصح منه (١) لأن معه إقراره في الباطن بوجوب

ما أوجبه الرسول وتحريم ما حرمه، وهذا سبب الصحة.

وأما كياله (\*\*)، فيتعلق به خطاب الوعد بالجنة والنصرة والسلامة من النار فيان هذا الوعد إنها هو لمن فعل المأمور وترك المحظور.

ومن فعل بعضا وترك بعضا فيثاب على ما فعله ويعاقب على ما تركه فلا يدخل هذا في اسم المؤمن المستحق للحمد والثناء دون الذم والعقاب).

وحاصل كلام الشيخ علا أن الإيمان له مبدأ، وكمال:

فعبدؤه: الإتبان بالشهادتين، فكل من أتى بها توجه إليه الخطاب بالأمر والنهي. وكياله: فعل جميع الواجبات والمستحبات، وترك جميع المحظورات والمكروهات،

وكياله: فعل جميع الواجبات والمستحبات، وترك جميع المحظورات والمخروهات، وهذا الذي يترتب عليه: الوعد بالجنة والنصرة والسلامة من النار.

وما بين المبدأ والكيال، درجات لا يعلمها إلا الله، فمن فعل بعض الواجبات وترك بعضا، أثيب على ما فعل، وعوقب بها ترك.

وبهذا يتضح أن الكلام هنا خارج عن عمل النزاع، ولا متعلق فيه للمخالف بوجه، وأن الإيهام إنها جاء من بتر النص وعزله عن سياقه، والله المستعان.

 (١) أي يصح من قيامه بالحبح مثلاً؛ لأن معه سبب الصحة، وهو دخوله في الإسلام، مع إقراره في الباطن بوجوب الواجبات وتحريم المحرمات. وأما المنافق فلو أتى بالحج لم يصح منه لعدم إقراره.

 <sup>(</sup>٢) عطف على قوله: (وأما مبدؤه) لا كها ظن المخالف أنه مرتبط بمسألة الصحة!

### الموضع الثَّاني:

قول شيخ الإسلام ولله: (إن شعب الإيان قد تتلازم عند القوة، ولا تتلازم عند الضعف)(١).

احتج به المخالف، على أن عمل الجوارح وإن كان لازما، إلا أن زواله يدل عل (ضعف الملزوم لا على انتفائه ؛ إذ إن أعمال القلوب وأعمال الجوارح تتلازم عند القوة، ولا تتلازم عند الضعف).

# والجواب من وجوه:

الأول:

أنه قد سبق النقل عن شيخ الإسلام فخلا- في مواضع- تصريحه بأن العمل الظاهر لازم للإيمان الباطن، وأن انتفاء اللازم دليل عل انتفاء الملزوم، بل قد جعل هذا شرطا للقول بأن الخلاف مع مرجنة الفقهاء لفظي، أي إن سلموا بذلك.

## الثاني:

أنه يتعين معرفة مراد شيخ الإسلام ب(شعب الإيبان) هنا، فإن صسنيع القوم يوهم أنه يتحدث عن الظاهر والباطن، أو قول اللسان وقول القلب، وعمل القلب وعمل الجوارح!

ومن ظن ذلك، ورتب عليه اعتقاد أن عمل القلب - في حالة الضعف - يمكن أن بوجد بلا عمل جارحة؛ فقد أخطأ خطأ بينا.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ٥٢٢).

والذي أدى إلى هذا الوهم هو طريقة المخالف في نقل كلام الأثمة!، حتى ظُنَّ أن شيخ الإسلام يتحدث هنا عن أجزاه الإيمان الأربعة!

والحق أن شيخ الإسلام كان يتحدث عن شعب الإيبان بمعناها الواسع الشامل، التي هي بضع وستون أو بضع وسبعون شعبة، وأنها لا تتلازم في حال ضعف الإيبان، بل قد لا تتلازم في حال قوته أيضا! فقد يقوى الإيبان في الظاهر والباطن، قولا وعملا، ثم تقع الزلة والهفوة، كالذي حصل لحاطب ش، ولسعد بن عبادة شه كها سيأتي.

ولم يكن حديثه عن هذه الأمور الأربعة: قول القلب وقول اللسان، وعمل القلب وعمل الجوارح، كما أوهم المخالف.

ويبان ذلك على وجه التفصيل <sup>(1)</sup>. أن شيخ الإسلام فإقد كان يرد على الخوارج والمعتزلة، الذين قالوا (الطاعات كلها من الإيبان، فإذا ذهب بعضها ذهب بعض الإيبان، فذهب ساتره، فحكموا بأن صاحب الكبيرة ليس معه شيء من الإيبان) (<sup>(1)</sup> وبين أن المرجنة والجهية اعتمدوا هذا الأصل أيضا، وهو أن الإيبان شيء واحد، إذا ذهب مضه ذهب كله، ولذا أخرجوا العمار منه، حذرا من التكفير بالكبيرة.

وذكر شيخ الإسلام علم أن جماع شبهتهم في ذلك (أن الحقيقة المركبة تزول بزوال

<sup>(</sup>١) والداعي إلى هذا التفصيل هو بيان متهم الخالف في تقل كلام الأنمة و الاستشهاد به في غير موضعه، ويتره من سباقه حتى يوهم خلاف الحقيقة، وهذا قد يتعدده من يتعمده، وقد يقع فيه من يقع، تقليما ومتابعة لغيره.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي (٧/ ١٥).

بعض أجزائها، كالعشرة فإنه إذا زال بعضها لم تبق عشرة، وكذلك الأجسام المركبة كالسكنجين إذا زال أحد جزئيه خوج عن كونه سكنجبينا).

وجعل الجواب عن شبهتهم من طرفين:

(أحدهما: أن شعب الإيمان هل هي متلازمة في الانتفاء؟

والثاني: هل هي متلازمة في الثبوت؟).

قال ظلا: (أما الأول: فإن الحقيقة الجامعة لأمور- سواء كانت في الأعيان أو الأعراض- إذا زال بعض تلك الأمور، فقد يزول سائزها، وقد لا يزول، ولا يلزم من زوال بعض الأمور المجتمعة زوال سائزها، وسواء سعيت مركبة أو مؤلفة، أو غير ذلك، لا يلزم من زوال بعض الأجزاء زوال سائزها.

وما مثلوا به من العشرة والسكنجين مطابق لذلك؛ فإن الواحد من العشرة إذا زال لم يلزم زوال التسعة، بل قد تبقى التسعة، فإذا زال أحد جزأي المركب لا يلزم زوال الجزء الآخر، لكن أكثر ما يقولون: زالت الصورة المجتمعة وزالت الهيئة الاجتماعية، وزال ذلك الاسم الذي استحقته الهيئة بذلك الاجتماع والتركيب، كما يزول اسم العشرة والسكنجين.

فيقال: أما كون ذلك المجتمع المركب ما بقي على تركيبه، فهذا لا ينازع فيه عاقل، ولا يدعي عاقل أن الإبهان أو الصلاة أو الحج أو غير ذلك من العبادات المتناولة لأمور إذا زال بعضها بقي ذلك المجتمع المركب كها كان قبل زوال بعضه، ولا يقول أحمد: إن الشجرة أو الدار إذا زال بعضها بقيت مجتمعة كما كانت، ولا أن الإنسان أو غيره من الحيوان إذا زال بعض أعضائه بقي مجموعا. كما قال النبي ﷺ: وَكُلُّ مَوْلُودِ يُولِدُ عَلَى الْفِطْرَةِ فَأَيْوَاهُ يُرُودُونِهِ أَوْ يُشَمِّرُ إِنِهِ أَوْ يُمُنَجِّسَانِهِ كَا تُشَمِّ النِّهِسَةُ بَهِمَةً جَمْعَاة هَلَ مُجْسُونَ فِيهَا مِنْ جَذَعَاتُه (١) فالمجتمعة الحلق بعد الجامع لا تبقى مجتمعة، ولكن لا يلزم زوال بقية الأجزاء)(١).

ئم قال:

(وأما زوال الاسم فيقال لهم: هذا أولاً بحثُ لفظي، إذا قدّر أن الإيهان له أبعاد وشعب، كما قال رسول الله على في الحديث التفق عليه: «الْإيهانُ يِضَعُ وَسَيْعُونَ شُعْبَةً أَعُلَاهَا قَوْلُ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللهُ وَأَنْاهَا إِمَامَةُ الْأَنَى عَنْ الطَّرِيقِ وَاخْيَاهُ شُعِبَةً مِنْ الإيهانِ، كها أن الصلاة والحمج له أجزاء وشعب، ولا يلزم من زوال شعبة من شعبه زوال سائر الأجزاء والشعب، كها لا يلزم من زوال بعض أجزاء الحج والصلاة زوال سائر الأجزاء. فدعواهم أنه إذا زال بعض المركب زال البعض الآخر ليس بصواب ونحن نسلم لهم أنه ما يقي إلا بعضه لا كله وأن الهيئة الاجتماعية ما يقيت كها كانت).

ثم بين الله أن المركبات على وجهين: منها: ما يكون التركيب شرطا في إطلاق الاسم، كالعشرة والسكنجين.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٣٥٨) ومسلم (٢٥٨) من حديث أبي هريرة عله.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۷/ ۱۱۶).

ومنها: ما لا يكون كذلك، بل يبقى الاسم بعد زوال بعض الأجزاء، كالبحر والنهر والمدينة والقرية والمسجد، فإنه ينقص كثير من أجزائها، والاسم باق.

وكذلك ألفاط: العبادة، والطاعة، والخير، والحسنة، والإحسان، والصدقة، والعلم، والقرآن، والقول، والكلام، والمنطق، وأسياء الحيوان، والنبات، كلفظ الشجرة، يقال على جلتها، ثم يقطم منها ما يقطم، والاسم باق.

إلى أن قال: (وإذا كانت المركبات على نوعين بل غالبها من هذا النوع ، لم يصبح قولهم: إنه إذا زال جزؤه لزم أن يزول الاسم، إذا أمكن أن يبقى الاسم مع بقاء الجزء الباقي. ومعلوم أن اسم الإيبان من هذا الباب؛ فإن النبي ﷺ قال: والإيبانُ بشعّ وَسَهُونَ شُعَبَةً أَعَلَامًا قُولُ لا إِلَّهَ إِلَّا اللَّ وَأَذْنَاهَا إِمَاظَةً الْأَذَى عَنْ الطَّرِيقِ والحَيّاءُ شَعْبَةً مِنْ الْإِيَانِ، ثم من المعلوم أنه إذا زالت الإماطة ونحوها لم يزل اسم الإيبان.

وقد ثبت عنه ﷺ في الصحيحين أنه قال: ديخرج من النار من كان في قلبه مثقال حبة من إيهان (\*\* فأخبر أنه يتبعض، ويبقى بعضه وأن ذلك من الإيهان، فعلم أن بعض الإيهان يزول ويبقى بعضه، وهذا ينقض مآخذهم الفاسدة ويبين أن اسم الإيهان مثل اسم القرآن والصلاة والحج ونحو ذلك.

أما الحج ونحوه ففيه أجزاه ينقص الحج بزوالها عن كياله الواجب، ولا يبطل، كرمي الجهار والمبيت يعنى ونحو ذلك، وفيه أجزاه ينقص بزوالها من كياله المستحب،

<sup>(</sup>۱) سن تخریه فی (۱/۱۸۸).

كرفع الصوت بالإهلال والرمل والاضطباع في الطواف الأول. وكذلك السملاة ...)(1)

ومن هذا النقل الطويل ينضح أن شيخ الإسلام فله يتحدث عن شعب الإيهان بمعناها الشامل الواسع، مبينا أنها لا تتلازم في الانتفاء، فزوال إماطة الأذى عن الطريق، لا يزيل اسم الإيهان ولا حقيقت.

ثم انتقل شبخ الإسلام للحديث عن الطرف الثاني: وهو: هل شعب الإيهان متلازمة في الثبوت، أي هل يلزم من وجود بعض الشعب وجود سائرها؟

قال فلاه: (الأصل الثاني: أن شعب الإيبان قد تتلازم عند القوة ولا تتلازم عند الشعدة ولا تتلازم عند الشعدة، فإذا قوي ما في القلب من التصديق والمعرفة والمحبة لله ورسوله أوجب بغض أعداء الله. كما قسال تعمال: ﴿ وَقَوْ صَانُوا الْمُؤْمِنُونَ بِاللّٰهِ وَاللّٰهِ مِنْ وَقَالَونَ اللّٰهِ وَاللّٰهِ مِنْ وَقَالَونَ اللّهِ مَا أَوْلِيتُ اللّهِ وَاللّهِ مِنْ وَقَالَ فِي اللّهِ وَاللّهِ مِنْ وَقَالَونَ مَنْ خَذَهُ مُعْ أَوْلِيتُ اللّهِ وَلَا يَعْرَبُهُمُ أَوْلِيتُونَ مَنْ وَقَالَ اللّهِ مِنْ وَقَالُونَ مَنْ فَاللّهِ مِنْ وَقَالُونَ مَنْ وَقَالُونَ مَا لَمُونَا وَلَوْمَ اللّهِ وَلَا يَعْرَبُهُمُ أَوْلِيتُكَافِقَ مَا للرّجل مواديم لرحم أو حاجة فتكون نبايقص به إيانه، ولا يكون به كافراء كها حصل من حاطب بن أي بلتمة لما

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۱۷ ٥).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، آية: ٨١

<sup>(</sup>٣) سورة المجادلة، آية: ٢٢

كاتب المشركين بيعض أخبار النبي ﷺ، وأنرل الله فيه: ﴿يَنَائُكُ اللَّذِينَ مَا مُنُوا لَا تُعَجِدُواْ عَدُوْيَ وَعَدُوكُمُ أُولِهَا مَ تَلْفُورَ ﴾ إِلْتِمِ بِالْمَوْوَهُ ((()، وكما حصل لسعد بن عبادة لما انتصر لابن أبي في قصة الإفك. فقال: لسعد بن معاذ: كذبت والله، لا تقتله ولا تقدر على قتل، قالت عائشة: وكان قبل ذلك رجلا صالحا ولكن احتملته الحمية)(().

فلم يقل شيخ الإسلام فخد إنه في حال القوة يتلازم وجود عمل الجوارح، مع بقية الأركان، بينما في حال الضعف قد توجد الأركان الثلاثة وينعدم عمل الجوارح بالكلية !

> هذا ما يحاول أن يثبته المخالف، وهو فهم لا صلة له بكلام شيخ الإسلام. وتأمل قوله: (أن شعب الإيهان قد تتلازم عند القوة).

ظو كان الحديث عن (الأركان الأربعة السابقة) لما كان لقوله: (قد) محل ولا وجه في الكلام؛ إذ عند القوة، لابد أن يوجد قول اللسان، والتصديق، وعمل القلب، وما شاء الله من أعيال الجوارح!

فالأمر على ما أوضحت آنقا، أنه فلا يتحدث عن شعب الإيهان العامة الشاملة، التي هي بضع وسبعون شعبة.

وتأمل ما ذكره من المثال، فإنه لم يتحدث عن زوال عمل الجوارح، لا بعضا ولا كلا، ولم يتحدث عن زوال عمل القلب أيضا!

 <sup>(</sup>١) سورة المتحنة، آية: ١

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی (۷/ ۵۲۲) و ما بعدها.

وإنها بين أن شعب الإيمان في حال الضعف لا تتلازم في النبوت، كما أنها لا تتلازم عند القرة أيضا، فيوجد التصديق، وعبة الله ورسوله، مع بغض أعدا، الله، لكنه بغضً ناقص، تجامعه(مودة) لأجل رحم أو حاجة.

### الوجه الثالث:

أنا لو سلمنا فهمهم ل(شعب الإيهان) وأن المراد بها الأجزاء الأربعة، فنقول: ما وجه (الجناية) على عمل الجوارح خاصة؟!

وهل جانب الصواب، من قال: عند الضعف، قد ينتفي عمل القلب، وينجو المرم بالتصديق وقول اللسان؟!

أو قال: قد يضعف الإيمان إلى درجة لا يظهر معها قول اللسان، مع استقرار الإيمان في القلب؟!

وحجة الجميع: أن شعب الإيمان قد تتلازم عند القوة، ولا تتلازم عند الضعف!! الوجه الوابع:

أن المخالف أعرض عما في هذا الفصل من كلام واضح بين، يؤكد مسألة التلازم بين الظاهر والباطن، وحكم تارك العمل، كقول شيخ الإسلام فله:

(وأما الإرادة الجازمة فلا بدأن يقترن بها مع القدرة فعل المقدور، ولو بنظرة، أو حركة رأس، أو لفظة، أو خطوة، أو تحريك بدن) (١١).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ٥٣٧).

وقوله: (فالإيمان لا بدفيه من هذين الأصلين: التصديق بالحق والمحبة لمه فهذا أصل القول، وهذا أصل العمل. ثم الحب النام مع القدرة يستلزم حركة البدن بالقول الظاهر، والعمل الظاهر ضرورة كها تقدم)(١٠٠).

وقوله: (وإذا قام بالقلب التصديق به والمحبة له، لزم ضرورة أن يتحرك البدن بموجب ذلك من الأقوال الظاهرة، والأعمال الظاهرة)(1).

فقامل يقد يُترك الكلام الواضح الين المتفق في معناه، الذي يؤكده صاحبه مرات ومرات، ثم يُشتمد على جملة تُستزع من بين السطور، وتُجمل قاعدة يردّ لها جميع كلامه في مسألة الثلازم، ويقال: الثلازم المقصود إنها يكون عند القوة فقط! فأي منهج هذا؟ بل أي خلل وشرّ وضرو يحصل بذا التعالم!

واين قال شيخ الإسلام: إن التلازم يكون عند القوة؟! بل هذا اختصار المخالف وغريف، وإنها عبارة الشيخ: (أن شعب الإيهان قد تتلازم عند القوة) وهذا يعني أن الأصل والغالب أنها لا تتلازم، فتكون المحصلة - على غريف للخالف - أن أجزاء الإيهان الأربعة: لا تتلازم عند الضعف، ولا تتلازم عند القوة أيضا، لكنها (قد) تتلازم حينذ! فالله المستعان.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۷/ ۵۶۰).

<sup>(</sup>٢) السان (٧/ ٤١٥).

## الموضع الثَّالث:

قول شيخ الإسلام فحمة : (فأصل الإبيان في القلب، وهو قول القلب وعمله، وهو إقرار بالتصديق والحب والانقياد، وما كان في القلب فلا بد أن يظهر موجبه ومقتضاه على الجوارم، وإذا لم يعمل بموجبه ومقتضاه دل على عدمه أو ضعفه.

و فذا كانت الأعمال الظاهرة من موجب إيهان القلب ومقتضاه، وهي تصديق لما في القلب ودليل عليه، وشاهد له، وهي شعبة من جموع الإيهان للطلق ويعض له، لكن ما في القلب هو الأعسل لما على الجوارح، كما قال أبو هريرة فه: إن القلب ملك والأعضاء جنوده، وإذا خيث لللك خيث جنوده.

و في الصحيحين عن 義 أنه قال: وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد، وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد ألا وهي القلب)(١).

اعتمد المخالف على قوله ظِهد: (وإنا لم يعمل بموجيه ومقتضاه دل على عدمه أو ضعفه)، وقوله: (وهي شعبة من مجموع الإجهان المطلق وبعض له) وعلق عليه بقوله: (فالأعهال الظاهرة-طاعات ومعاص-وجودا وعدما - متعلقة بالإيهان المطلق، لا مطلق الإيهان؛ فتبه). وقال: (وانتفاء الإيهان المطلق-وهو كهاله - لا يلزم منه انتضاء (مطلق الإيهان) - وهو أصله -؛ كما قرره شيخ الإسلام - ظِهد - في مواضم).

وقال-المخالف-: (فهذا أصل أصول أهل السنة - التي بها فارقوا المرجئة - في

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٧/ ٦٤٤).

مسألة الإيان -، التي منها ضلوا، وعنها انحرفوا، وهي حقيقة التلازم بين الظاهر-قولا وعملا-، والباطن- تصديقا وإذعانا-، ونابذوا أقوالهم- حقيقة ولفظا-. ولكن بنهل (البعض) بحقيقة قاعدة (التلازم) بين شعب الإيان- بأنواعها- قوة وضعفا، وجودا وانتفاه - وعدم استيعابها -، أوقعهم في الخلط والخبط في هذه المسألة الدقيقة، وعدم الضبط فا، أو معرفة ما ينبئ عليها!!!).

وقال: (هذا هو الكلام الفصل، الذي يُردله كل فرعٍ وفصل، فالواجب تأمله، وتفهمه، وضبطه) انتهى.

## والجواب من وجوه:

الأول:

أن هذا يؤكد ما ذكرته آنفا من أن المخالف يترك صريح كلام شيخ الإسلام فلهم، ويتعلق بمثل هذه العبارات، ويزعم أنها: (الكلام الفصل، الذي يُرد له كل فرع وفصل) فأين هو من العبارات الصريحة التي سبق نقلها عن شيخ الإسلام، والتي يقرر فيها كفر من ترك جميع الواجبات الظاهرة، ويجزم بانتفاء الإيبان من قلبه، وأنه لا يكون سمع تركها- إلا النفاق والزندقة، لا الإيبان الصحيح!

## الثاني:

أن المخالف رغم استشهاده بهذا الكلام مرارا، لم يحاول الإجابة عن قول شيخ الإسلام: (دل على عدمه).

بل اتكاً على قوله: (وهي شعبة من مجموع (الإيهان المطلق) وبعض له)، وقرر أن:

انتفاء الإيهان المطلق – وهو كهاله – لا يلزم منه انتفاء (مطلق الإيهان) – وهو أصله –.

وهذا يعني أنه لا توجد حالة يدل فيها ترك العمل على(عدم) الإيهان الذي في القلب.

فانظر كيف يزعم أنه كلام فصلٌ، ثم يؤمن ببعضه، ويدع بعضه.

الثالث:

أنه ينبغي أن يُعلم أن موجّب الإيبان الباطن ومقتضاه، هو قول اللسان وعمل الجوارح - وهذا لم يفطن له المخالف - فإذا لم يعمل الإنسان بهذا الموجّب، دل على عدم الأصل الباطني أو ضعف، وهذا ينتظم صورا:

الأولى: أن يتنفي القول الظاهر والعمل الظاهر معا، فهذا لا شلك في كفره، عند أهل السنة، خلافا لجمه ومن وافقه، وحينتذ يقال: انتفاء المرتجب الظاهر، يدل على عدم الإيان الباطن، أي انتفاء عمل القلب، والتصديق النافع المعتبر، كما سبق بيانه (١٠).

الثانية: أن ينتفي عمل الجوارح، مع وجود قول اللسان، وهذا محل النزاع مع المخالف، وقد سبق أن أهل السنة مجمعون على عدم إجزاء الإيهان في هذه الحالة.

وشيخ الإسلام خلا يصرح في مواضع بانتفاء الإيبان، عند عدم القول، ويصرح في مواضع أخر بانتفاء الإيهان عند عدم العصل الظاهر، والواجبات الظاهرة، ويعشل لها بالصلاة والزكناة والصيام، ويجعل توك هذه الواجبات مع قيمام الإيهان بالقلب، أو

<sup>(</sup>١) انظر: (١/ ٧٢) من هذا البحث.

بالقلب واللسان، أمراً ممتنعاً (''، وهذا صريح في أن ترك العمل الظاهر كفر، كها أن ترك القول الظاهر كفر.

الثالثة: أن يحسل التقصير في بعض الأعمال، وهذا يصدق عليه أنه لم يعمل بعوجب الإيمان ومقتضاء، أي لم يعمل عل الكمال والإنقان، ويدل حينتذ على ضعف الإيمان في لقاف.

وحاصل هذا الوجه أن كلامه عظم يفيد وجود حالتين:

ا - حالة ينعدم فيها الإبران القلبي، وهذه تكون عند تخلف القول الظاهر والعمل
 الظاهر معاً، كما تكون عند تخلف العمل الظاهر - وحده - مالكلة.

٢ - وحالة يضعف فيها الإيمان القلبي، وتكون عند ترك بعض العمل.

وبنحو هذا التفصيل- في شأن العمل- قال ابن القيم ظِهْد: (ولا يجزئ بناطن لا ظاهر له إلا إذا تعذر بعجز أو إكراه وخوف هلاك، فتخلف العمل ظاهرا مع عدم الماتع دليل على فساد الباطن وخلوه من الإيمان، ونقصه دليل نقصه، وقوته دليل قوته)".

الرابع:

أن قول المخالف: (فالأعمال الظاهرة - طاعات ومعاص - وجودا وعدما- متعلقة بالإيهان المطلق، لا مطلق الإيمان؛ فتنبه).

 <sup>(</sup>١) انظر هذا المرضع من كلامه، ص ٢٧ وما يعدها. وانظر الجواب عن الشبهة السادمة من الشبهات العقلية، ص ٢٢١

<sup>(</sup>۲) الفوائد، ص (۸۵).

خطأ ظاهر، بناه على قول شيخ الإسلام: (وهي شعبة من مجموع الإيمان المطلق وبعض له).

والحق أنه لم يفهم كلام شيخ الإسلام، فإن قول اللسان - أيضا - شعبة من مجموع الإبران المطلق وبعض له، كما في حديث شعب الإبران!!

وهكذا القول في "التصديق" و"عمل القلب" فكلاهما من شعب الإيهان المطلق ... الخ. فننيه!

## الخامس:

أن قول المخالف عن التلازم بين الظاهر والباطن أنه أصل أصول أهل السنة التي

حق وصدق، ولكن من حكم بالإسلام لمن قال لا إله إلا الله ثم عاش دهره لا يسجد لله سجدة، ولا يؤدي واجبا ولا نفلا، وتصور وجود التصديق والانقياد والمحبة، لمن هذا حاله، فهو من أبعد الناس عن القول بالتلازم، بل حقيقة قوله أن الأعمال ثمرة الإسان الماطر، ولست لازما، وهذا ما تقوله المرجنة.

#### الموضع الرابع:

قول هذه: (تم هو في الكتاب بمعنين: أصل وفرع واجب، فالأصل الذي في القلب وراء العمل، فلهذا يغرق بينها بقوله: ﴿ اَسْتُواْ وَعَبُلُواْ ٱلصَّلْحَسَمُ \* " ، والذي يجمعها كيا في قول، : ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ و ﴿ لاَ يَسْتَلْدُ مُلَكَ ٱلَّذِينُ مُؤْمِنُونَ ﴾ " وحديث الحياء، ووقد عبد القيس.

وهو مركب من أصل لا يتم بدونه (()، ومن واجب ينقص بغواته نقصا يستحق صاحب العقوبة، ومن مستحب يفوت بغواته علو الدرجة، فالناس فيه ظالم لنفسه ومقتصد وسابق، كالحج، وكالبدن، والمسجد، وغيرهما من الأعبان والأعبان والضفات. فمن سواء أجزاته ما إذا ذهب نقص عن الأكمل، ومنه ما نقص عن الكال، وهو ترك الواجهات أو فعل المحرمات، ومنه ما نقص ركنه وهو ترك الاعتفاد والقول الذي يزعم المرجئة والجهمية أنه مسمى فقط، وبغا تزول شبهات الفرق. وأصله القلب وكإله المعل الظاهر، يخلاف الإسلام فإن أصله القلم وكإله المعل الظلم، يخلاف الإسلام فإن أصله الظاهر وكإله المعل الظلم، يخلاف الإسلام فإن أصله الظلم وكاله المعل

# والجواب من ثلاثة أوجه:

<sup>(</sup>١) سورة العصر، آية: ٣، ومواضع كثيرة في القرآن الكريم.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، آية: ٤٤

 <sup>(</sup>٣) في إطلاق النمام بمعنى الصحة، كيا هي العادة الغالبة في كلام شيخ الإسلام، والمخالف مجتبع ببلنا الموضع، ولا يتبه فذا!

 <sup>(3)</sup> بجموع الفتاوى (٧/ ١٣٧). وهذا الموضع لا يدخل ضمن "الإبيان الكبير" ولا "الإبيان الأوسط" وإنها هو في رسالة صغيرة ملحقة بالكتابين.

#### الوجه الأول:

أن تسمية العمل الظاهر فرعا، وجعل ما في القلب أصلا، لا إشكال فيه، فهو فرع لازم، يتغي الإيمان الباطن بانتفات، كما سبق بيات، وهذا النص لم يتعرض فيه شيخ الإسلام لقول اللسان، هل هو من الأصل أو من الغرع، وإنها قال: (ثم هو في الكتاب بمعنين: أصل وفرع واجب، فالأصل الذي في القلب وراه المصل) والظاهر أنه يجعله من الفرع، كما هي عادت في مواضع كثيرة (11). وإن كان قد سرًاه ركنا في نهاية كلامه، كما

### الوجه الثاني:

أن شيخ الإسلام جعل الإيهان على ثلاثة أجزاء:

جزء يقابله النقص عن الأكمل، والمراد بذلك المستحبات.

وجزء يقابله النقص عن الكيال، وهو ترك الواجبات أو فعل المحرمات.

وجزء يقابله: نقص الركن، وهو ترك الاعتقاد والقول.

فإن احتج المخالف بالجملة الأخيرة، وهي تسمية الاعتقاد والقول ركناء قلنا: لا إشكال في هذا، فإن شيخ الإسلام في عامة كلامه يجعل العمل الظاهر فرعا، بل يجعل القول كذلك - غالبا- لكنها فرعان لازمان، كياسيق توضيحه.

وإن احتج المخالف بأن شيخ الإسلام جعل (ترك الواجبات) أو (فعل المحرمات)

(١) انظر: (١/ ١٧) من هذا البحث.

بترتب عليه نقص الكهال (الواجب) فقط، لا الكفر.

فالجواب؛ أن هذا التعبير: (ترك الواجبات) لا يعني دائيا: ترك جميع الواجبات، بل يطلق على ترك الجميع، وعلى ترك البعض.

فغاية الأمر أن شيخ الإسلام قال: ترك الواجبات يترتب عليه نقص الإبيان، وهذا كثير في كلام، وفي كالام غيره، ومشهور في تفسير قول، تعملل: ﴿ فَمِنْهُمُ ظَالِمُ لِنَامِهُمُ اللهِ وَهِ الذي يترك الواجبات) ويفعل المحرمات، ويتعين هنا عمل كلام، على ترك بعض الواجبات، لا ترك جمعها، الأمرين:

الأول، أن شيخ الإسلام فخه يرى كفر تارك الصلاة، ويمتج لذلك بالكتاب والسنة، وبإجاع الصحابة كيا سبق، وعليه فلا يمكن بحال أن ينسب إليه أن ترك جيع الواجبات ليس كفرا؛ لأن هذا تناقض واضح، لا يقع فيه شيخ الإسلام ولا من هو دونه.

المثاني: أن شبخ الإسلام قد صرح بأن الرجل لا يكون مؤمنا بالله ووصوله مع ترك جميع الواجبات، وصرح بأنه لو خلا العبد من الععل بالكلية كان كافوا.

قال هذ: (وقد تبين أن الذين لابد فيه من قول وعمل، وأنه يعتنم أن يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله بقلبه، أو بقلبه ولسانه، ولم يؤد واجباً ظاهراً، لا صلاة ولا زكاة ولا صياما ولا غير ذلك من الواجبات، [ولو قدر أن يؤدي الواجبات] لا لأجل أن الله أوجبها، مثل أن يؤدي الأمانة ويصدق الحديث، أو يعدل في قسمه وحكمه، من غير

<sup>(</sup>١) سورة فاطي آية: ٣٢

إيهان بالله ورسوله، لم يخرج بذلك من الكفر؛ فإن المشركين، وأهل الكتاب يرون وجوب هذه الأمور، فلا يكون الرجل مؤمناً بالله ورسوله مع هدم شيء من الواجبات التي

نحنص بإبجابها عمد 秦. فهذا كلامه الصريح في ترك جميع الواجبات: (ولم يؤد واجباً ظاهراً، لا صلاة ولا

زكاة ولا صياما ولا غير ذلك من الواجبات).

إلى غير ذلك من المواضع الصريحة التي ينص فيها على (انتفاء) العمل الظاهر، و(زوال) العمل الظاهر.

#### الوجه الثالث:

أن المخالف إن احتج بقوله: (وأصله القلب وكماله العمل الظاهر، بخلاف الإسلام

فإن أصله الظاهر وكياله القلب).

## فجوابه من وجوه:

الأول:

أنه قد تقدم أن وصف العمل أو القول بأنه كهال، حقّ في نفسه، والمحذور هو أن يُبنى على ذلك حكم مفاده أن تاركه لا يكفر، وبرهت على ذلك بها قاله الشافعي 祭: (... فلو آمن به عبد، ولم يؤمن برسوله 義 لم يقع عليه اسم كيال الإيمان أبداً حتى يؤمن برسوله 野 بعه، وقريب منه ما قاله ابن مند، هذ ق شأن العمل، مع تكفيره التارك

الصلاة(١).

فالعمل الظاهر، فرعَّ مكملً للأصل، وبدونه لا يكتمل ليهان العبد، لكن ليس في هذا أن تارك بالكلية لا يكفر. وكذلك قول اللسان: هو فرعٌّ مكملً للأصل، ولا إشكال في هذا كيا سيق.

الثاني:

أن يقال للمخالف: إذا كان الإيهان أصله القلب، وكياله العمل الظاهر، فأين موضع قول اللسان من هذه القسمة؟ لا سيا وبعض المخالفين ذهب مذهب شبابة بن سوار وجعل قول اللسان هو العمل المراد بقول السلف: الإيهان قول وعمل، فليطرد مذهب، وليصرح هنا بأن قول اللسان من كيال الإيهان!

وأما من لم يذهب مذهب شبابة، فنحن نتنظر جوابه، فإن قال: إن قول اللسان ملحق بالأصل، وإن لم يذكره شبخ الإسلام هنا.

قلنا له: وقد ألحق شيخ الإسلام الصلاة بالأصل، ولم يذكرها هنا، وهذا هو الوجه:

الثالث:

أن شيخ الإسلام فيخد يكفر بترك الصلاة، ويجعلها من أصل الدين والإيبان، ومن كان هذا كلامه، استحال أن يكون عمل الجوارح (كله) كيالا عنده، ولزم إعادة النظر في كلامه ليفهم على وجه لا يناقض مذهبه.

<sup>(</sup>١) انظر ص ٢٧٥ من هذا البحث.

وما قاله شيخ الإسلام هنا، قد قرره في موضع آخر، حيث قال: (والدين القائم بالقلب من الإيبان علم وحالا هو الأصل، والأعبال الظاهرة هي الفروع وهي كيال الإيبان (١١). فالدين أول ما يبني من أصوله ويكمل بفروعه، كما أنزل الله بمكة أصوله من التوحيد والأمثال التي هي المقايس العقلية والقصص والوعد والوعيد، ثم أنزل بالمدينة لما صار له قوة فروعه الظاهرة من الجمعة والجماعة والأذان والإقامة والجهاد والصيام وتحريم الخمر والزنا والميسر وغير ذلك من واجباته ومحرماته.

فأصوله تمد في وعة وتشتها، وفي وعه تكمل أصوله وتحفظها، فإذا وقع فيه نقص ظاهر فإنها يقم ابتداء من جهة فروعة، ولهذا قال ﷺ: 3أول ما تفقدون من دينكم الأمانة وآخر ما تفقدون من دينكم الصلاة (٢)، وروى عنه أنه قال: (أول ما يرفع الحكم بالأمانة، و (الحكم) (٢) وهو عمل الأمراء وولاة الأمور، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُّكُمْ أن تُؤدُّوا آلا منتنت إلى أهلها وإذا حَكَمتُ ربِّن ٱلنَّاسِ أن خَكُمُوا بِٱلْعَدْل ﴾(").

وأما الصلاة فهي أول فرض، وهي من أصول الدين والإبيان مقرونة بالشهادتين،

<sup>(</sup>١) وهذا من المواضع التي يستشهد بها المخالف، دون أن يتبه إلى ما سيأتي في كلام الشيخ بعد أسطر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الخرائطي في مكارم الأخلاق، وتمام الرازي في القوائد، والضياء في المختارة، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (٤/ ٣١٩) رقم ١٧٣٩: (والحديث صحيح على كل حال، فإن له شواهد ذكرت بعضها في الروض النضير).

<sup>(</sup>٣) لم أجده سنا اللفظ.

<sup>(</sup>٤) سورة النسام، آية: ٥٨

فلا تذهب إلا في الآخر)<sup>(١)</sup>.

ففي هذا الموضع بيّن أمرين:

الأولى: أن المراد بالكيال، هو أن الدين يبنى من أصوله أولا، ثم يكمل بفروعه، فيحصل التدرج في إنزال الأحكام وشرعها.

الثاني، أنه لا يراد بالكيال أن تركه ليس كفرا، بدليل ما ذكره بعد ذلك في شأن الصلاة وأنها من أصول الدين والإيهان، فإذا كانت الصلاة - وهي إحدى الأعهال-ملحقة بالأصول، وتركها كفر عند الشيخ، تين بطلان القول بأن ترك الأعمال الظاهرة كلها ليس كفرا عنده.

وايضا فإنه لم يذكر قول اللسان هنا، ومعلوم أنه من أمور الظاهر، لا من أمور القلب، فلو أُخذ بفهم المخالف للكهال هنا، للزم أن تركه ليس كفرا، وهذا باطل قطعا، وما كان جوابا للمخالف عن، فهو عين جوابنا عن أعهال الجوارح.

### الوجه الرابع:

أنه جعل إيهان القلب كيالا للإسلام، فقال: (وأصله القلب وكياله العمل الظاهر، بخلاف الإسلام فإن أصله الظاهر وكياله القلب)، ومعلوم أن إسلاما لا يقارته إيهان باطن، لا يعتد به، فبان بيذا خطأ من رتب عدم الكفر على الوصف بالكيال.

 <sup>(</sup>۱) جموع الفتاوی (۲۰/ ۳۵۰). وقد قال: في الرد على من حمل أحاديث تكفير تارك المصلاة على الكفير الأصفر: (السادس: أنه بين أنها آخر الدين، فإذا ذهب آخر، ذهب كله) وسيق نقله في (۲/ ۳۲۶).

والمقصود أن هذا الزام للمخالف لا عبد عنه، فإنه إن قال: ترك العمل الظاهر لا يلزم منه زوال الإيبان؛ لأنه سمي كهالاً، قبل له: وترك إيبان القلب لا يلزم منه زوال الإسلام؛ لأنه سمى كهالاً أيضا!

وأجاب بعضهم عن هذا الإلزام بقوله: (وهل الحكم على الإسلام يكون بغير الظاهر؟! وما حكم المنافق إذا؟! وكيف يكون؟! وما حقيقته؟!).

وهذا كما ترى ليس جوابا، لأنه لو كان المقصود هو الإسلام الذي يُحكم به في الظاهر فقط، لم يكن وجة لذكر إيمان القلب هنا، سواء سمي كيالا أو سمي غير ذلك؟!

بل الكلام هنا عن الإسلام الحقيقي، المنجي، لا الظاهري، الذي يشمل المؤمن والمنافق. فالإسلام الحقيقي القبول لابد له من إيهان باطن، وقد سهاه شيخ الإسلام كهالا، وهو لعمر الحق مكتل ومتمم وصصحح، فليس الإشكال في التعبير بالكهال، إنها الإشكال في أن يفهم من ذلك عدم التكفير بترك.

### الوجه الخامس:

أن قوله على : (وأصله القلب وكاله العمل الظاهر، بخلاف الإسلام فإن أصله الظاهر وكاله القلب) يفهم في ضوه ما قرره من تلازم الإيبان والإسلام، واختلاف مفهومها عند الاقتران، وأن كل مؤمن لابد له من إسلام ظاهر، وكل مسلم لابد له من إيبان باطن، فالعمل بالنسبة للإيبان: هو الكال، كما أن الإيبان الباطن بالنسبة للإسلام هو الكال، كما أن الإيبان الباطن بالنسبة للإسلام هو الكال، عما الإسلام ولا يقبل بدون الإيبان الباطن وكذلك لا يصع الإسلام والمعمل الظاهر، وكذلك لا يصعر الإسلام والعمل الظاهر، لكن

\_\_\_\_\_

عذر شيخ الإسلام فلا أن بسط الكلام في هذه المسألة في مواضع، بحيث لا يخفى مقصوده عل من قرأ كلام، وسلك المنهج العلمي في النعامل مع كلام الأثعة.

وفي شأن التلازم بين الإيبان و الإسلام، يقول شبخ الإسلام هذا ( وأما إذا قرن الإيبان في القلب، والإسلام ظاهر كما في المسند عن النبي هلله أنه قال: «الْإِسْلَام، فإن الإيبان في القلب، والإسلام ظاهر كما في المسند عن النبي هلله أنه قال: «الْإِسْلَام غَلَاية وَكِنِه ورسله والمحت بعد الموت و تؤمن بالقدر خيره وشره و ومنى حصل له هذا الإيبان وجب ضرورة أن يحصل له الإسلام الذي هو الشهادتان والمسلام والزكاة والعميام والحجه الأن إيبانه بالله وملائكته وكتبه ورسله يقتفي الاستسلام فه، والانقباد له، وإلا فعن المتنع أن يكون قد حصل له الإقرار والحب والانقباد باطنا ولا يحصل ذلك في الظاهر مع القدرة عليه، كما يعتنم وجود الأرادة الجازمة مم القدرة بدون وجود المراد) (10).

وقال: (فإذا قرن الإيمان بالإسلام كان مسمى الإسلام خارجا عنه، كما في حديث جريل، وإن كان لازما له) (٢٠).

ونقل عن أبي طالب المكي قوله: (إذ لا يُخلو المسلم من إييان به يصح إسلامه ولا يُغلو المؤمن من إسلام به يُعقق إيانه من حيث اشترط الله للأعيال الصالحة الإييان، واشترط للإييان الأعيال الصالحة).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۷/ ۵۵۳).

<sup>(</sup>۲) السانة (۷/ ۵۵۵).

TEA

ومثّل شيخ الإسلام للإيبان والإسلام بالروح والبدن، (فلا يوجد عندنا دوح إلا مع البدن ولا يوجد بدن حي إلا مع الروح وليس أحدهما الآخر.

فالإيان كالروح، فإنه قائم بالروح ومتصل بالبدن، والإسلام كالبدن، ولا يكون البدن حيا إلا مع الروح، بمعنى أنها متلازمان، لا أن مسمى أحدهما هو مسمى الاخر)''.

والحاصل أن هذا الموضع من كلام شيخ الإسلام لا يصلح مستئدا لمن برى إسلام تارك العمل الظاهر بالكلية، وأنه لا يعارض ما قرره شيخ الإسلام في مواضع من كفر تارك العمل، ومن تلازم الظاهر والباطن، ومن تكثير تارك الصلاة.



<sup>(</sup>١) انظر مبحث التلازم بين الإيهان والإسلام، ص ١١٧ من الجزء الأول.

#### الموضع الخامس:

جاه في مناظرة شيخ الإسلام مع ابن المرحل:

(والكفر الذي هو ضد الشكر إنها هو كفر النعمة، لا الكفر بالله فإذا زال الشكر خلفه كفر النعمة لا الكفر بالله.

قلت: على أنه لو كان ضد الكفر بالله، فمن ترك الأعيال شاكرا بقلبه ولسانه فقد أنى بعض الشكر وأصله، والكفر إنها يثبت إذا عدم الشكر بالكلية كها قبال أهمل السنة: إن من ترك فروع الإيمان لا يكون كافرا حتى يترك أصل الإيمان وهو الاعتقاد، ولا يلزم من زوال فروع الحقيقة التي هي ذات شعب وأجزاء زوال اسمها كالإنسان إذا قطعت يده أو الشجرة إذا قطع بعض فروعها)<sup>(1)</sup>.

# والجواب من وجهين:

# الوجه الأول:

أن قوله: (كيا قال أهل السنة: إن من ترك فروع الإيبان لا يكون كافراء حتى يترك أصل الإيبان وهو الاعتقاد)، إن أريد بالاعتقاد: قول القلب وعمله- كها هو مذهب شيخ الإسلام في هذا الإطلاق- فتقدير وجود عصل القلب، من دون عصل الجوازح

(١) عبرع التنازي (١٣/١١) رما بندها ورانظر: العقود الدرية، لابن عبد الهادي، ص (٩٥-١١١) ت: عبد حامد النقي، ط. مكية المؤهد وإين المرحل، هو صدر الدين إين الوكيل، عمد بين معر بن مكي بن عبد الصدد، شيخ الشافية في زمانه. ترقي سنة ٧١٧هـ. انظر ترجته في طبقات الشافية الكبري (٢٥٣/١)، البناية والنهاية (٤١/١٤).

70.

عتنع، بل انتفاء عمل الجوارح بالكلية يعني انتضاء عمل القلب ولايد، كها قرره شيخ الإسلام في مواضع. وعليه فمن ترك العمل الظاهر كله، كان هذا دليلا على زوال أصل الإيهان من قلبه، وكان كافرا في قول أهل السنة، خلافا للمرجئة. ويوضحه:

## الوجه الثَّاني:

أنه يتعين حمل قوله: (فروع الإيمان) على بعض العمل لا كله، لأمور:

الاول، أن نسبة القول بإسلام من ترك عمل الجوارح إلى أهل السنة، خطأ ظاهر، لا سيا والصحابة بجمعون على كفر تارك الصلاة، في رأي شيخ الإسلام، وقد حكاء عن أكثر السلف، وقال: إنه المشهور المأثور عن جهور السلف من الصحابة والتابعين<sup>(1)</sup>.

فكيف يقال: إن (أهل السنة)، لا يكفرون من ترك جميع أعمال الجوارح!

الثاني، أن شيخ الإسلام يكفر تارك الصلاة، ويجعل الصلاة من أصول الدين والإيهان، مقرونة بالشهادتين، ويجزم بأن تارك جميع الواجبات كافر غير مؤمن، فوجب حمل قوله: (فروع الإيهان) على بعض الأعمال، غير الصلاة، دفعا للتناقض والاضطراب في كلامه فلاد.

الثانف: أن حمل كلامه على ترك جبع العمل الظاهر، يعني أن شبخ الإسلام بتصور وجود إيمان القلب، مع انتفاء عمل الجوارح، ونسبة هذا إلى شيخ الإسلام جور وظلم؛ إذ هذا ما أنكره في مواضع شنى من كتبه فقاه، بل لا أعلم أحدا توسع في تقرير قاعدة

<sup>(</sup>۱) شرح العمدة (۲/ ۷۵)، مجموع الفتاري (۲۰/ ۹۷)، (۲۸ ، ۳۰۸).

التلازم بين الظاهر والباطن، والرد على من أنكرها، كشيخ الإسلام فطع.

الوابع: أن قوله: (كالإنسان إذا قطعت يده، أو الشجرة إذا قطع بعض فروعها) فيه إشارة إلى أنه أراد ترك بعض الأعمال، لا جبعها.

#### الموضع السادس:

نول شيخ الإسلام والع: (فالإسلام يتناول من أظهر الإسلام وليس معه شيء من الإيان، وهو المنافق المحض، ويتناول من أظهر الإسلام مع التصديق المجمل في الباطن، ولكن لم يفعل الواجب كله، لا من هذا، ولا هذا، وهم الفساق يكون في أحدهم شعبة نفاق. ويتناول من أتى بالإسلام الواجب وما يلزمه من الإيبان، ولم يأت بتمام الإيبان الواجب، وهؤ لاء ليسوا فساقا تاركين فريضة ظاهرة ولا مرتكيين محرما ظاهرا، لكن تركوا من حقائق الإبيان الواجبة علما وعملا بالقلب، يتبعه بعض الجوارح ما كانوا به مذمومين. وهذا هو النفاق الذي كان يخافه السلف على نفوسهم، فإن صاحبه قد يكون نيه شعبة نفاق)(١).

استشهد به المخالف غير مرة، واتكأ على قوله: (ولكن لم يفعل الواجب كله).

والجواب من وجهين:

: 1681

أن استشهاد المخالف بهذا الموضع، يدل على أنه لا يفقه كلام الأثمة، ولا يتأهم ,

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ٤٢٧).

للبحث في هذه المسائل، فإن كلام الشيخ واضح، لا إشكال فيه، فقد ذكر من أصناف الناس ثلاثة:

الأول: من أظهر الإسلام، أي قولا وعملا، ولم يأت بالإيمان الباطن، وهذا هو المنافق المحض.

الثاني: من أنى بإسلامٍ ظاهر، وإيهانِ باطن، وهو مقصر في الأمرين، فلم يأت بجميع الواجب الظاهر، كيا لم يأت بجميع الواجب الباطن، وهذا معنى قوله: (ولكن لم يفعل الواجب كله، لا من هذا، ولا هذا) أي لا من الظاهر، ولا من الباطن!

والمخالف لم يفقه الراد من قوله: (ولا من هذا) ولو فقهه لم يستشهد بهذا الموضع، فإنه - المخالف - يظن أن المقصود: لم يفعل شيئا من الواجب، أي ترّك جميع العمل، ويحمل هذا على ترك أعيال الجوارح، ويلزم - على فهمه - أن يكون هذا الصنف لم يفعل شيئا من إيهان الباطن أيضا!

والصواب أن قوله: (لم يفعل الواجب كله) أي لم يأت بجميع الواجب الظاهر والباطن، وإنها أتى بعضه، وهذا هو الفاسق.

الثالث: من أنى بالإسلام الواجب، أي الأعال الظاهرة الواجبة، ولكنه مقصر في الإيران الباطن، قد ترك من حقائق الإيران الواجبة علما وعملا بالقلب.

# الوجه الثاني:

أن المخالف يدور حول إثبات إيمانٍ في الباطن، لا يتبعه شيء من أعمال الجوارح، فهو يظن هذا، ويتصوره، وينسبه لشيخ الإسلام الذي طالما أنكره! فحقيقة قول

المخالف: نفى التلازم بين الظاهر والباطن، وإن زعم أنه يثبته ويقول به(١).

### الموضع السابع:

قوله والله الله الإيان وإن كان يتضمن التصديق، فليس هو مجرد التصديق، وإنها هو الإقرار والطمأنينة، وذلك لأن التصديق إنها يَعرض للخبر فقط، فأما الأمر فلس فيه تصديق من حيث هو أمر. وكلام الله خبر وأمر، فالخبر يستوجب تصديق المخرى والأمر يستوجب الانقياد له والاستسلام، وهو عمل في القلب جماعه الخضوع والانقباد للأمر، وإن لم يفعل المأمور به. فإذا قوبل الخبر بالتصديق، والأمر بالانقياد، فقد حصل أصل الإيبان في القلب، وهو الطمأنينة والإقرار، فإن اشتقاقه من الأمن الذي هو القراد والطمأنينة، وذلك إنها بحصل إذا استقر في القلب التصديق والانقياد)(١٠٠).

# وجوابه من وجوه:

(۲) الصارع المبلول (۲/ ۹۱۷).

:.148

أنه لا إشكال في جعل التصديق والانقياد أصلَ الإيمان، كما سبق إيضاحه مرارا.

الثانى:

 <sup>(</sup>١) ويشبه هذا المرضع، قول شيخ الإسلام فلد في أوجه زيادة الإيهان (٧/ ٢٣٣): (... فهؤ لاء ممن عرف ما يجب عليه والتزمه، وأقربه، لكنه لم يعمل بذلك كله) وقد استشهد به أحدهم، ولا حجة فيه بوجه من الوجود، فإن المراد مذلك: من لم بأت بالعمل كله، بل أتى يبعضه، وقد تركت إبراد لفظه كاملا، لوضوحه، فليرجع إليه.

أن حصول أصل الإيمان في القلب، لا يعني صحة الإيمان مع ترك لوازمه من القول والعمل، والشيخ فلاه قد بين في مواضع أن العمل الظاهر لازم للإيمان الباطن، لا ينفك عنه، وأن انتفاء اللازم يدل على انتفاء الملزوم، وهذا بالنظر إلى جملة العمل، أو أصل الطاعة كما أسهاء هو، وأما آحاد الأعمال - غير الصلاة - فإن تخلقها مع الإقرار بالوجوب والانقباد والتسليم للحكم، لا ينقض الإيمان، وهذا مراده هنا، ولهذا قال: (فإذا قوبل الخبر بالتصديق، والأمر بالانقياد، فقد حصل أصل الإيمان في القلب).

والمقصود أن كلام فحمد لم يتناول مسألة ترك العمل بالكلية، كيا لم يتناول مسألة ترك قول اللسان!؛ إذ الكلام لم يكن في تقرير هذا، يل كان في بيان أن السب والإهانة والاستخفاف، مناف للانقياد، وإن وجد التصديق في القلب، لكنه تصديق غير نافع، فوجوده كعدمه.

#### الثالث:

أن المخالف يدور حول إثبات انقياء في القلب، لا يتبعه شيء من أعيال الجوارح، ويحاول الصاق هذا بشيخ الإسلام، ولهذا يحمل قوله: (وإن لم يفعل المأمور به) عمل ترك جميع المأمورات، وهذا فاسد، غالف لمذهب الشيخ فخلف في تكفير تارك الصلاة أو لا، وفي تكفير تارك جميع الواجبات الظاهرة ثانيا، كما سبق النقل الصريح عنه في المسألتين.

ومن تصور وجود الانقياد في القلب، مع ترك جميع المأمورات في الظاهر، فهو منكر للتلازم بين الظاهر والباطن حقيقة، وإن ادّعاه باللسان.

### الموضع الثَّامن:

قول شيخ الإسلام في ( وللجهية هنا سؤال ذكره أبو الحسن في كتاب الموجز، وهو أن القرآن نفى الإبهان عن غير هؤلاه، كقوله: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱللَّذِينَ إِذَا ذَكِرَ ٱللَّهُ وَجِنَّتَ فَلُوبُهِ ﴾ (أ، ولم يقل: إن هذه الأعهال من الإبهان. قالوا: فنحن نفول: من لم يعمل هذه الأعمال لم يكن مؤمنا؛ لأن انتفاءها دليل على انتفاء العلم من قلبه. والجواب عن هذا من وجوه:

أحدها: أنكم سلمتم أن هذه الأعبال لازمة لإيبان القلب، فإذا انتفت لم يبق في القلب إيهان، وهذا هو المطلوب، وبعد هذا فكونها لازمة، أو جزءا، نزاع لفظي.

الثاني: أن نصوصا صرحت بأنها جزء، كقوله: «الْإِيهَانُ بِضْعٌ وَيِستُونَ أَوْ بِضْعٌ وَسَبْعُوذَ شُعْبَةً .

الثالث: أنكم إن قلتم بأن من انتفى عنه هذه الأمور، فهو كافر خال من كل إيبان، كان قولكم قول الخوارج، وأتتم في طرف، والخوارج في طرف، فكيف توافقونهم، ومن هذه الأمور: إقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان والحج والجهاد والإجابة إلى حكم الله ورسول، وغير ذلك عما لا تكفرون تارك،، وإن كفر تحدو كمان قمولكم قمول الخوارج)".

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، آية: ٢

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۷/ ۲۰۲) وما بعدها.



استشهد به المخالف زاعها أن شيخ الإسلام له كلام متناقض، فقي موضع يمعل القول بأن تارك الصلاة لا يقتل، أو يقتل مع إسلامه، قول من دخلت عليه شبهة للرجة، وفي هذا للوضع يمعل تكفير تارك الصلاة قول الخوارج!

وقد جعل ذلك تحت مقال بعنوان: (ألا تقوم حجة الله على العباد إلا بشيخ الإسلام رحمه الله؟ دعوة للتأمل)(''.

# والجواب من وجوه:

### الأول:

أن المخالف لم يفهم كلام شبخ الإسلام وهذاء وقد أساء في طرح هذا الكلام المتهافت على العامة، ولو أنه أمعن النظر فيه، لم يقل ما قاله.

# الثاني:

أن قوله علاه : (أنكم إن قلتم بان من انتفى عنه هذه الأمور، فهو كافر خال من كل إيهان، كان قولكم قول الحوارج، وأنتم في طرف، والحوارج في طرف، فكيف توافقونهم) واضح لا إشكال فيه، فليس في أهل السنة من يقول: إن من انتفى عنه الإيهان، فهو كافر، ولابد، فإن الإيهان ينفى عمن ترك الواجب، كما في قوله: ولا إيهان لمن لا أمانة له ولا دين لمن لا عهد له، ونحو ذلك، كما قرره شيخ الإسلام في أول كلامه على الإيهان.

والآية ذكرت من جملة أعيال الإييان: وجل القلب عند ذكر الله تعالى، وزيادة

<sup>(</sup>١) انظر القدمة، ص ١٧ من هذا البحث.

الإيهان عند تلاوة آياته، والتوكل عليه سبحانه، وإقام المسلاة، والإنضاق عما رزق الله، فإذا قالت الجهية: إن ترك ذلك كفر، اعتبادا على كون الإيهان مغيا عن التارك، لدلالة الحصر في قد له: ﴿ وَالنَّمَا ٱلْمُؤْمِدُورِ ﴾ كان قو لهم قول الحوارج من وجهين:

الأول: أن أهل السنة لا يكفرون من ترك هذه الأمور- باستثناء الصلاة، والحخلاف في الزكاة وبقية المباني-.

والثاني: أن أهل السنة لا يكفرون تارك الصلاة اعتيادا على هذه الحجة، وهي نفي الإيان عن التارك، فإن هذه حجة الخوارج، وبها يكثّر تارك كل واجب، جعله الله من أعيال الإيان، وصفات المؤمنين.

وقد سبقت الإشارة إلى أن الخلاف في حكم تارك الصلاة، خلاف معتبر بين أهل السنة - وإن قررنا إجماع الصحابة على تكفيره - وأن من لم يكفر تارك الصلاة، لا يعد من المرجنة، إلا إن قال: لا أكفره لأن الكفر لا يكون إلا بالجحود والاستحلال، أو لأن الكفر عمل قلب لا عمل بدن، ونحو ذلك من تأصيلات المرجنة.

وهذا ما يقال-قاما- في الجانب الآخر، وهو تكفير تارك الصلاة، فمن قال بذلك اعتبادا على نصوص الكتاب والسنة، وإجماع الصحابة، فلا إشكال، وهذا قول جمهور السلف وأصحاب الحديث، كها نقله عمد بن نصر وشيخ الإسلام وغيرهما. ومن كقر تارك الصلاة اعتبادا على أن الإيمان إذا ذهب بعضه ذهب كله، أو أن الصلاة جعلها الله من صفات المؤمنين، فمن لم يأت بها كان من الكافرين، أو أن الله نفى الإيمان عن فاعلها، فيكون كافرا كسائر من لم يأت بالواجب، فهذا قول الخوارج، ولاشك، وهذا هو المواد هنا؛ فالموافقة للخوارج إنها جاءت من التأصيل الفاسد، لا من القول بكفر تارك الصلاة.

وغذا ذكر شيخ الإسلام فخد أمورا ليست في آية الأنفال، كالصوم والحيم والجهاد، إشارة إلى ما ذكرنا، فهذه كلها من واجبات الإيمان، ومن خصال المؤمنين، فمن اعتمد عل حجة الجهمية، لزمه أن يكفر بترك ذلك، وبترك كل واجب، وهذا قول الخوارج، أو أشد.

### الثالث:

أن شيخ الإسلام رحمه الله ي يذهب إلى تكفير تارك الصلاة ، ويمكي عليه إجماع الصحابة ، كيا سبق نقله ، ويبعدل الخلاف الصحابة ، كيا سبق نقله ، ويبعدل الخلاف في تكفير تارك المباني، خلافا بين أهل السنة، مُستشى من قولم: لا نكفر أحدا بذنب ما لم يستخده ، وهذا في نفس كتابه الإيمان، فكيف يُوهم أنه ينسب القول بتكفير تارك الصلاة إلى الخوازج؟! وهرا يقول هذا من بعى ويدرك؟!

قال رحمه الله: (وقد اتفق المسلمون على أنه من لم يأت بالشهادتين فهو كافر وأما الأعيال الأربعة فاختلفوا في تكفير تاركها ونحن إذا قلنا: أهل السنة متفقون على أنه لا الكفير باللذب، فإنها زيد به المعاصي، كالزنا والشرب. وأما هذه المباني ففي تكفير تاركها نزاع مشهوره وعن أحمد في ذلك نزاع، وإحدى الروايات عنه أنه يكفر من ترك واحدة منها، وهو اختيار أبي بكر، وطائفة من أصحاب مالك، كابن حبيب. وعنه رواية ثانية: لا يكور إلا يترك الصلاة والزكاة إذا إنكة إلا يترك الصلاة والزكاة إذا

قاتل الإمام عليها، ورابعة: لا يكفر إلا بترك الصلاة، وخامسة: لا يكفر بترك شيء منهن , وهذه أقوال معروفة للسلف)(١٠).

الرابع:

أن المخالف أعرض عن قول شيخ الإسلام ظلا : (أنكم سلعتم أن هذه الأعيال لازمة لإيبان القلب، فإذا انتقت لم يبق في القلب إيبان، وهذا هو المطلوب، وبعد هذا فكو بها لازمة، أو جزءا، زاع لفظي).

وهو صريح في أن أعبال الإيبان إذا ذهبت، (لم يبق) في القلب إيبان، وهذا هو المطلوب من المخالف أن يسلّم به!

فشيخ الإسلام فقد وافق الجهمية على هذه الجزية، وهو انتضاء الإيهان عند انتضاء الأعهال، أو انتضاء جميع الواجبات، كها سيأتي، لكنه خالفهم في أن الإيهان المنفي من القلب هو العلم والنصديق، وبين أن المنفي هو عمل القلب.

# تكميل:

قد بيدو غربيا احتجاح الجهمية ومن وافقهم بآيات الأنفال، ولبيان وجه ذلك أقول:

إن الجهمية أرادت الاحتجاج على قولها: إن من كفّره الشارع، فلذهاب العلم والتصديق من قلبه، فاحتجوا بالأيات التي فيها نفي الإيان، عند انتفاء بعض الأعمال،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۳۰۳).

كآبة الأنشال، وكفوله تعالى: ﴿ لاَ يُجِدُ قُونَا كُوْبِئُوتِ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْرِ إِلاَّ خِرُ لُوَالُّوتِ مَنْ خَاذَ آللَّهُ وَرَسُولَهُ ﴾، وقالوا: مفهوم الآيات أن من لم يأت بالأعمال، فقد انتفى الإيمان من قلب، وهذا يعني زوال التصديق، فكل من كفّره الشرع، حكمنا بزوال التصديق من قلب.

وهذه الشبهة أوردها شيخ الإسلام في موضعين من كتاب الإيهان، أحدهما ما ذكره المخالف، والآخر قبله، وسيأتي نصه.

وكلام الجهمية هذا مشتمل على حق وباطل، فحقه: أنّ ترك جميع العمل، أو انتفاء جميع الواجبات، يدل على انتفاء الإبيان من القلب، وهذا ما وافقهم عليه شيخ الإسلام في الموضعين.

وباطله أمران:

الحكم بانتفاء الإيمان، عند ترك بعض الواجبات، والزعم بأن الإيمان المنفي هو التصديق، وهذا ما بين شيخ الإسلام فخه بطلانه.

وهذا شأن الراسخين في العلم، فإنه لم يردّ كلامهم جلة، بل وافقهم على ما فيه من الحق، وبين أن هذا الحق هو مذهب السلف، أعني انتضاه الإيهان عند ترك الواجبات، وأن المفي حيننذ هو عمل القلب، لا التصديق، كها زعموا.

قال شيخ الإسلام وهذ: (والحذاق في هذا المذهب كأبي الحسن، والقاضي، ومن

قبلهم من أتباع جهم، عرفوا أن هذا تناقض يفسد الأصل، فقالوا: لا يكون أحدُّ كافرا، إلا إذا ذهب ما في قلبه من التصديق، والتزموا أن كل من حكم الشرع بكفره، فإنه ليس في قلبه شيء من معرفة الله، ولا معرفة رسوله، ولهذا أنكر هذا عليهم جماهير العقلام، وقالوا هذا مكابرة وسفسطة.

وقد احتجرا على قرغم بقوله تعالى: ﴿لاَ تَجَدُ قَرْمَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْتَوْمِ اللَّحِيْرِ يُوَاذُورِكَ مَنْ حَاذَاللَّهِ وَرَسُولَهُ ﴾ إلى قولــــه: ﴿ أُولَتِهِكَ حَسَّتِهِ قُلْوِيمُ الْإِيمَانَ ﴾ الآية<sup>(1)</sup>، قالوا: ومفهوم هذا أنَّ من لم يعمل بمقتضاه لم يكتب في قلويهم الإيبان. قالوا: فإن قبل: معناه لا يؤمنون إيهانا عزقاً معتلاً به، أو يكون المغى: لا يؤدون حقوق الإيبان ولا يعملون بمقتضاه؟ قلنا: هذا عام لا يخصص إلا بدليل.

فيقال لهم: هذه الآية فيها نفي الإيان عمن بوادّ المحاذين لله ورسوله، وفيها أن من لا يوادّ المحاذين لله ورسوله، فإن الله كتب في قلوبهم الإيان، وأيدهم بروح منه، وهذا يدل على مذهب السلف أنه لابد في الإيان من عبة القلب لله ولرسوله، ومن بغض من يحادّ الله ورسوله، ثم لم تدل الآية على أن العلم الذي في قلوبهم بأن محمدا رسول الله يرتفع، لا يبقى منه شيء. والإيان الذي كتب في القلب ليس هو مجرد العلم والتصديق، بل هو تصديق القلب وعمل القلب... ودلت هذه الآية على أنه لا يوجد مؤمن يوادً الكفار، ومعلوم أن خلقا كثيرا من الناس يعرف من نفسه أن التصديق في قلبه لم يكذب

<sup>(</sup>١) سرة المحادلة ، أنة: ٢٢

الرسول، وهو مع هذا براة بعض الكفار، فالسلف يقولون: ترك الواجبات الظاهرة دليل على انتفاء الإيهان الواجب من القلب، لكن قد يكون ذلك بزوال عمل القلب، الذي هو حب الله ورسوك، وخشية الله، ونحو ذلك، لا يستلزم أن لا يكون في القلب من التصديق شيء، وعند هؤلاء: كل من نفى الشرع إيهاته، دل على أنه ليس في قلبه شيء من التصديق أصلا، وهذا سفسطة عند جاهير العقلاء)<sup>(1)</sup>.

قلت: وقد تقدم أن المراد بالإيمان الواجب هنا: أصل الإيمان(٢٠).



<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۷/ ۱٤٦ - ۱٤۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: صر ٢٧

#### الرابع عشر: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام ابن القيم الله

استشهد المخالف بقوله علا في معرض بيانه الاعتبارات التي كان لأجلها الإيمان نصفين: صير وشكر: (الاعتبار الثالث: أن الإيبان قول وعمل، والقول قول القلب واللسان، والعمل عمل القلب والجوارح، وبيان ذلك أن من عرف الله بقلبه ولم يقر بلسانه، لم يكن مؤمنا كما قال عن قوم فرعون: ﴿وَجَحَدُواْ بِمَا وَٱسْتَيْفَنَتْهَآ أَنفُسُهُمْ ﴾(١)، وكما قال عن قوم عاد وقوم صالح: ﴿وَعَادُا وَنُمُودَاْ وَقَد تُبَيِّكَ لَكُم مِن مُّسَنِجِنِهِمْ وَزَيِّكَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَن ٱلسَّبِيل وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ ﴾ (٦)، وقال موسى لفرع ....ون: ﴿ قَالَ لَقَدْ عَامْتَ مَا أَمْزَلَ هَنُؤُلآ ، إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِهُ ﴾ (٣) نهؤ لاء حصل قول القلب، وهو المعرفة والعلم، ولم يكونوا بذلك مؤمنين. وكذلك من قال بلسانه ما ليس في قلبه، لم يكن بذلك مؤمنا، بل كان من المنافقين. وكذلك من عرف بقلبه وأقر بلسانه، لم يكن بمجرد ذلك مؤمنا حتى يأتي بعمل القلب، من الحب والبغض و الم الاة و المعاداة، فيحب الله ورسوله، ويو إلى أولياه الله، ويعادي أعداءه، ويستسلم عليه لله وحده، وينقاد لمتابعة رسوله وطاعته والتهزام شريعته ظاهرا وباطنا، وإذا فعل ذلك لم يكف في كيال إيهانه حتى يفعل ما أمر به. فهذه الأركان الأربعة هي أركان الإيمان

سورة النمل، آية: ١٤

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت، آية: ٣٨

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، آية: ١٠٢

التي قام عليها بناؤه)(١١).

والجواب من وجهين: الأول:

أنا نسلم بذلك، ونقول به، فلا يكمل إيان العبد إلا بفعل ما أمر به، وليس في هذا أن ترك جميع المأمورات ليس كفرا، أو أن تركها يكون مع وجود الإيهان الصحيح في الباطن، كما أوضحناه في نظائره، ولا يؤخذ هذا الذي يدعيه المخالف إلا من جهة (المفهوم) وهو غير معتبر هناه الأن هناك منطوقا صريحا يعارضه، وهو ما سبق نقله عن ابن القيم ظجم، أعني قوله: (فتخلف العمل ظاهرا مع عدم المانع، دليل علي فساد الباطن وخلوه من الابان، ونقصه دليا, نقصه).

وقوله: (وهذا صريح في أن التصديق لا يصح إلا بالعمل).

وقوله: (وهذا من أمحل المحال أن يقوم بقلب العبد إيهان جازم لا يتقاضاه فعل طاعة، ولا ترك معصبة)(٢٠).

والمخالف يريد أن ينسب إليه القول بهذا المحال!

وقد غفل عن قوله في نفس الموضع: (وينقاد لمتابعة رسوله وطاعته، والتزام شريعته ظاهرا وباطنا) وهل يوجد هذا مع انتفاء جميع العمل؟!

(١) عدة الصابرين، ص (٨٩).

(٢) انظر هذه النقول وغيرها ص ٣٩ من هذا الحث.

نعم يوجد هذا ويُتصور عند طوانف المرجئة التي لا تثبت التلازم بين الظاهر والباطن.

الثّاني:

أن السلف والأدمة يصرحون بلفظ الكيال على بابه، فيجعلون الإيبان بالرسول 養 مكملا للإيبان باث، وعمل القلب مكملا للتصديق والنطق، فلا يكفي هذا الوصف المجرد - الكيال - للمكم بان ترك الموصوف ليس كفوا، ومن ذلك قول الشافعي تتنه: (فلو آمن به عبد، ولم يؤمن برسوله 養 لم يقع عليه اسم كيال الإيبان أبدأ حتى يؤمن برسول على معه)(1).



<sup>(</sup>١) أحكام القرآن، للشافعي (١/ ٢٧)، وسبق نقله بتيامه ص ٢٧٥

### الخامس عشر: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام الإمام ابن أبي العز الحنفي ظع

استشهد المخالف بقول ابن أبي العز على إلى عن شرح الطحاوية: (وقد الجمعوا على أنه لو صدّق بقلبه وأقرّ بلسانه وامتنع عن العمل بجوارحه: أنّه عاص فه ورسوله مستحقّ للوعيد)(١٠).

وأوهم المخالف أن ابن أبي العز يحكي إجماع أهل السنة على أنه لا يكفر تارك العمل.

وليس في كلام ابن أبي العز ما يصلح مستندا للقول بنجاة من ترك عمل الجوارح بالكلية، **وبيان ذلك من وجوه**:

الأول:

أن قوله: (أنه عاص لله ورسوله مستحق للوعيد)لا ينافي الحكم بكفره، فالكافر والمشرك والنافق، جميعهم عصاة لله ورسوله مستحقون للوعيد.

الثاني:

أنه لو فسر قول: (عاص) بأن: لا يكفر، وحمل الكلام على ترك عمل الجوارح بالكلية، كما فهم هولاء، لكان هذا الإجاع باطلا، لا يُشك في بطلائه من يعلم اختلاف الفقهاء في تكفير تارك الصلاة، واختلاف السلف في تكفير تارك المياني الأربعة!

فإنه يلزم على تفسيرهم: أن يكون أهل السنة مجمعين على عدم تكفير تارك الصلاة،

(١) شرح الطحاوية (٢/ ٥٠٩) ط. مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية.

ومجمعين على عدم تكفير تارك المباني!

وبطلان هذا لا يخفى على من له أدنى حظ من النظر في هذه المسائل. كيف والقول يتكفير تارك الصلاة هو قول جمهور السلف وأصحاب الحديث!

والمقصود أن في هذا نسبّة شارح الطحاوية إلى الوهم والخطأ، في أمر معلوم مشهور، وكان الأحرى بالمخالف أن يتهم فهمه، وأن يدرك أن قوله: (عاص) لا تعارض الحكم بالكفر.

### الثالث:

أن ابن أبي المنز عظه قال هذا مدللا على أن الخلاف الواقع بين أبي حنيفة والجمهور خلاف صوري، فقوله: (وقد أجمعوا) أي أجمع الحنية مع سائر أهل السنة على أن تارك العمل عاص فه ورسوله مستحق للوعيد، وأراد عظه بذلك دفع التوهم على الحنفية بنسبتهم إلى قول غلاة المرجعة إذ قد يخيل لمن يقف على كلامهم في إخراج العمل من مسمى الإيمان، وقوهم بنساوي أهل الإيمان في أصله، أنهم يقولون: لا يضر مع الإيمان ذنب، وأن أهل المعامي ليسوا معرضين للوعيد، فين عظم أنهم مع أهل السنة في إدراك

وبين هلك قبل ذلك أن الحلاف يكون صوريا معهم في حال إثباتهم التلازم بين الظاهر والباطن.

قال ظهر: (والاختلاف الذي بين أبي حنية والأثمة الباقين من أهل السنة خلاف صوري. فإن كون أعيال الجوارح لازمة لإيهان القلب، أو جزءا من الإيهان، مع الاتفاق

\*\*\*

على أن مرتكب الكبيرة لا يخرج من الإيان، بل هو في مشيئة الله إن شماء عذبه وإن شماء عفا عنه: نزاع لفظي لا يترتب عليه فساد اعتقاد. والقائلون بكفر تارك الصلاة ضموا إلى هذا الأصل أدلة أخرى، وإلا فقد نفى النبي على الإيهان عن الزاني والسارق وشمارب الحمر والمتهب، ولم يوجب ذلك زوال اسم الإيهان عنهم بالكلية اتفاقا. ولا خلاف بين أهل السنة أن الله تعالى أراد من العباد القول والعمل، وأعني بالقول: التصديق بالقلب والإقرار باللسان، وهذا الذي يعنى به عند إطلاق قوضم: الإيهان قول وعمل.

لكن هذا المطلوب من العباد هل يشمله اسم الإيهان؟

أم الإيمان أحدهما، وهو القول وحده، والعمل مغاير له لا يشمله اسم الإيمان عند إفراده بالذكر، وإن أطلق عليهما كان مجازا؟ هذا محل النزاع.

وقد أجمعوا على أنه لو صدق...)(١١ الخ كلامه، وقد سبق.

وفي هذا الكلام رد على المرجنة والحوارج. فالمرجنة- عن نزاعه مع أهمل السنة حقيقي- لا يرون عمل الجوارح جزءا ولا لازما لإبيان القلب، وإنها يرونه شعرة كيا مشى، واللازم يلزم من انتفائه انتفاء الملزوم، بخلاف الشعرة.

وانتفاء الإبيان عند انتفاء جميع أعيال الجوارح لا ريب فيـه، وهـو إجماع أهـل الـــــة وهـو مقتضى الثلازم المذكور، لكن قد يفهم من كون الأعيال جزءا أو لازما التكفيرُ بترك آحاد العمل، فنبه الشارح ظِمّه عل حكم مرتكب الكبيرة وأنه تحت المشيئة، وليس كـافرا

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية (٢/٥٠٨).

كها نقول الخوارج. ثم أشار إلى أن تكفير تارك الصلاة - وإن كان تكفيرا بآحاد العمل -إلا أنه مبني على أدلة أخرى، لا كها يعتقد الخوارج أن الإيهان إذا زال بعضه زال كلم، وهذا كلام نفيس أشار به المؤلف فحله إلى مسائل عدة، بعبارة موجزة.

والجزم بأن الخلاف بين أهل السنة، والحفية القاتلين بأن العمل الظاهر لازم للإيهان الباطن، وليس جزءا منه، أكثره أو عامته خلاف صوري، ذهب إليه شيخ الإسلام في مواضع، وهو اختيار ابن أبي العز هنا، ولكن يبقى أن اللفظ المبتدع يجب إنكاره، لأن (اللفظ المطابق للكتاب والسنة هو الصواب، فليس لأحد أن يقول بخلاف قول الله ورسوله، لا سيا وقد صار ذلك فزيعة إلى بدع أهل الكلام من أهل الإرجاء وغيرهم، ولئي ظهور القسق، فصار ذلك الخطأ اليسير في اللفظ سببا لخطأ عظيم في المقائد والأعمال، فلهذا عظم القول في ذم الإرجاء حتى قال إبراهيم النخمي: لفنتهم يعنى المرجئة أخوف علم هذه الأمة من فنة الأوارقة...)(١٠).

# الرابع:

أن للشارح هذ كلاما حسنا في تقرير مسألة التلازم، قال هذه: (ولا شك أنه يلزم من عدم طاعة الجوارح عدم طاعة القلب؛ إذ لو أطاع القلب وانقاد لأطاعت الجوارح وانقادت، ويلزم من عدم طاعة القلب وانقياده عدم التصديق المستلزم للطاعة. قال 義: إن في الجدد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد وإذا فسدت قسد لها سائر الجسد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (٧/ ٣٩٤).

ألا وهي القلب؛(١) فمن صلح قلبه صلح جسده قطعا بخلاف العكس)(١).

وقال: (ولأن التصديق التام القائم بالقلب مستلزمٌ لما وجب من أعمال القلب والجوارح، فإن هذه لوازم الإيمان النام، وانتفاء اللازم دليل على انتفاء الملزوم.

ونقول: إن هذه اللوازم تدخل في صسمى اللفظ تارة وتخرج عته أحرى، أو إن اللفظ باق على معناه في اللغة ولكن الشارع زاد فيه أحكاما، أو أن يكون الشارع استعمله في معناه المجازي فهو حقيقة شرعية بجاز لغوي، أو أن يكون قد نقله الشارع. وهذه الأقوال لمن سلك الطويق؟ ؟؟.

وهذا الموضع يؤكد ما قلته سابقا من أن (الإيبان النام) يستعمل بمعنى (الإيبان الصحيح)؛ إذ لا يصح تفسير (النام) هنا بالكامل؛ لأنه يلزم من ذلك بقاء التصديق وصحته مع انتفاء عمل القلب والجوارح، فائتيه!



<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص۲۱۹

 <sup>(</sup>٢) شرح الطحاوية (٢/ ٥٢١) ط. مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية، ص (٣٤١) ط. المكتب الإسلامي.

<sup>(</sup>٣) السابق (٢/ ٥١٨)، ص (٣٣٩) ط. الكتب الإسلامي.

## السادس عشر : توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام ابن رجب الحنبلي ظعر

قال ابن رجب فيلا: (ومعلوم أن الجنة إنها يستحق دخولها بالتصديق بالقلب مع شهادة اللسان، ويمها يخرج من يخرج من أهل النار فيدخل الجنة)(١).

وقال بعد أن ساق حديث الشفاعة: (والمراد بقولد: فم يعملوا خبراً قطاء من أعبال الجوارح وإن كان أصل التوجيد معهم، وفذا جاء في حديث الذي أمر أهله أن مجرقوه بعد موته بالنار: إنه لم يعمل خبراً قط غبر الترحيد... ويشهد فذا ما في حديث أنس عن النبي على في حديث الشفاعة قال: وفاقول يا رب الثذن في فيمن يقول: لا إله إلا الله يفقول: وعزق وجلالي وكبريائي وعظمتي لأخرجن من قال: لا إله إلا الله خرجاه في الصحيحين. وعند مسلم: "فيقول ليس ذلك أو ليس ذلك إليك وهذا يدل على أن الذين غرجهم الله برحته من غير شفاعة تخلوق هم أهل كلمة التوحيد الذين لم يعملوا الذين نخرجهم الله برحته من غير شفاعة تخلوق هم أهل كلمة التوحيد الذين لم يعملوا

# والجواب من وجوه:

الأول:

أي قدمت في الجواب عن حديث: دلم يعملوا خيرا قطاء أن من أهل العلم من رأى حمل هذا الحديث على حالة خاصة تلائم النصوص المحكمة وما أجمع عليه السلف الصالح من أن الإيان قول وعمل، فيكون دالاعل خروج قوم من النار لم يعملوا خيرا

<sup>(</sup>۱) فتح الباري، لابن رجب (۱/ ۱۲۱).

<sup>(</sup>٢) التخويف من النار، ص (٢٨٥).

قط بجوارحهم، لعذر وعلة أوجبت ذلك، وهذا ما ذهبت إليه اللجنة الدائمة في فعراها المفتحة على المنافقة في فعراها المفتحة عن الإرجاء (فتوى رقم ٣٦٤٢٦ وتاريخ ١٤٢١/٤/ هـ، حيث جاء فيها: (وأما ما جاء في الحديث:إن قوما يدخلون الجنة لم يعملوا خيرا قط، فليس هو عاما لكل من ترك العمل وهو يقدر عليه، وإنها هو خاص بأولئك لعذر منعهم من العمل، أو لغير ذلك من المعاني التي تلائم النصوص المحكمة، وما أجمع عليه السلف الصالح في هذا الباب).

وإن كنت أثبتُّ في الأوجه الأخرى أن هؤلاء من أهل الصلاة، بدلالة الحديث نفسه، وبدلالة الروايات الأخرى لحديث الشفاعة، كيا بينت أن (الجهنميين) يخرجون بشفاعة النبي ﷺ كيا تبت ذلك في صحيح البخاري، وغيره.

فعن قال من شراح الحديث وغيرهم إن هؤلاه (الجهندين) لم يعملوا شيئا من أعال الجوارح، أو أن هناك فته تخرج من النار لم تعمل خيرا قط، لم يكن هذا القول منهم دليلا على أن ترك هذا العمل بالكلية - مع القدرة - ليس كفرا؛ إذ من المحتمل أتهم يرون هذه حالة خاصة مستثناة بما أجمع عليه السلف من كون القول والتصديق لا يجزئ بدون عمل الجوارح.

وخير شاهد على ذلك هو مسلك علمائنا في اللجنة الدائمة حفظهم الله، فقد حملوا هذا الحديث على حالة خاصة، احتف بها عذر منع من العمل، مع جزمهم بأن العمل لابد من في الإبهان، وتحفيرهم من بعض الكتب التي تبنت القول بإسلام تاركه في حال القدرة والتمكن، ونسبتهم إلى الإرجاء المذموم. وعل هذا فلا يشكل على طالب العلم أن يجد من شراح الحديث- كابن رجب أو غيره- من يقول إن هذه الفتة لم تعمل شيئا من أعمال الجوارح، فعجرد هذا التفسير للحديث لا يعني تبني مذهب المرجنة القائلين بإسلام من توك أعمال الجوارح بالكلية مع القدرة وعدم المانع.

أما من استدل بهذا الحديث ليؤصل قاعدة، ويقرر مذهبا، كالذي ينصره المخالف، فهذا الذي يُصاح به من أقطار الأرض: لقد نصرت قول المرجنة!

الثاني:

أما قول ابن رجب: (و معلوم أن الجنة إنها يستحق دخولها بالتصديق بالقلب مع شهادة اللسان، وبهها يخرج من يخرج من أهل النار فيدخل الجنة).

فلا ينقضي عجبي عن يستشهد بهذا الكلام مقرا له، مع تسليمه بأن ترك عمل القلب كفر!

وترى هؤلاء يلهثون خلف كل نقلٍ لا يشترط عمل الجوارح لحصول النجاة من الخلود في النار، ولو كان هذا النقل لا يشترط عمل القلب أيضا.

إنه لغريب حقا أن يظل هؤلاء متمسكين بالشيرًا طهم عصل القلب، وإن ما أخشأه أن يأتي اليوم الذي نرى فيه من يقول: من أتى بالقول والتصديق فهو مسلم ناج تحت المشيئة.

وهذا هو لازم مذهبهم ولاشك، فإن تقدير وجود عمل القلب مع انتفاء عمل الجوارح ممتنع. وأيضا فجميع ما يستدلون به من نصوص ليس فيه ذكر لعمل القلب.

أما كلام ابن رجب فلا فله تتمة لم يذكرها المخالف، وهي قوله فلاه: (وبسهما يخرج من يخرج من أهل النار فيدخل الجنة، كها سبق ذكره).

والذي سبق ذكره، هو قول: (كلمة التوحيد والإيهان القلبي وهو التصديق، لا تقتسمه الغرماه بمظالمهم؛ بل يبقى على صاحبه؛ لأن الغرماء لو اقتسموا ذلك لخلد بعض أهل التوحيد وصار مسلوباً ما في قلبه من التصديق، وما قاله بلسانه من الشهادة، وإنها يخرج عصاة الموحدين من التار بهذين الشبين)(١٠).

فتقريره أن أهل التوحيد يخرجون من النار بشهادة اللسان وتصديق القلب، لا يعني أن هؤ لاء قد لقوا الله تعالى بلا عمل!

وإنها مراده أن أعهالهم اقتسمها الغرماه، وبقي لهم التصديق والقول، ولو اقتُسم هذا لهلكوا.

ومثل هذا يقال لمن استشهد بها جاه في النصوص، من أنه يخرج من النار من في قلبه ادنى أدنى مثقال ذرة من إيمان. فإن هذا حق لا ريب فيه، وهو لا ينفي أن يكون لهولاه أعمال عظيمة، اقتسمها غرماؤهم، ولا ينفي أن يكونوا من أهل الصلاة، كها لا ينفي أن يكون لديهم عجة وانقياد وخوف ورجاه وغير ذلك من عمل القلب اللازم - كها يقر به المخالف -، وفذا قال ابن القيم ظهد: (الخير في هذا الحديث هو الإيمان بالله ورسله، كها

<sup>(</sup>۱) فتح الباري لابن رجب (۱/ ۹۵).

في اللفظ الآخر: «أدنى أدنى أدنى مثقال ذرة من إيهان»، وهو تصديق رسله، والانفياد لهم بالقلب والجوارح)('').

ولهذا لم تشكل هذه الأحاديث على جمهور السلف القائلين بكفر تارك الصلاة، وقد مضى بيان هذا مفصلا، والحمد فه.

## الثالث:

أن الظاهر من كلام ابن رجب فقد أنه يقول بكفر تارك الصلاة، وهذا يبطل اعتباد المخالف عليه في هذه المسألة رأسا، ويؤكد ما ذكرته من أن الحكم على الجهنميين بأنهم لم يعملوا شيئا من أعيال الجوارح، لا يعني جمل ذلك قاعدة، بل قد يراد أنها حالة خاصة.

قال ظهد: (والمقصود تمثيل الإسلام بالبنيان ودعاتم البنيان هذه الخمس، فلا بمبت البنيان بدوم)، ويقية خصال الإسلام كتمة البنيان، فإذا فقد منها شيء نقص البنيان وهو قائم لا ينقص ينقص ذلك، بخلاف نقص هذه الدعائم الخمس، فإن الإسلام يزول يفقدها جميعا بغير إشكال، وكذلك يزول بفقد الشهادتين، والمراد بالشهادتين الإيهان بالله روسوله...

وأما إقام الصلاة فقد وردت أحاديث متعددة تدل على أن من تركها فقد خرج من الإسلام، ففي صحيح مسلم عن جابر كشف عن النبي 難 قال: "بين الرجل وبين الكفر والشرك ترك الصلاة، وروى مثله من حديث بريدة وثوبان وأنس وغيرهم.

<sup>(</sup>١) شفاء العليل (٢/ ٢١٤).

وخرج محمد بن نصر المروزي من حديث عبادة بن الصامت ﴿ عن النبي 義 قال: ٧٥ تترك الصلاة متعمدا فمن تركها متعمدا فقد خرج من الملقه، وفي حديث معاذ ﴿ عن النبي 激: وأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة فجعل الصلاة كعمود النسطاط الذي لا يقوم الفسطاط إلا به، ولا يثبت إلا به، ولو سقط العمود لسقط النسطاط ولم يثبت بدونه).

ثم ذكر الآثار عن: عمر وسعد وعلي، ثم عبد الله بن شقيق وأيوب السختياني.

ثم قال (وذهب إلى مذا القول جاعة من السلف والخلف، وهو قول ابن المبارك وأحمد وإسحاق، وحكى إسحاق عليه إجماع أهل العلم، وقال محمد بن نصر المروزي: هو قول جهور أهل الحديث (<sup>(1)</sup>

ولم يعرج على القول المخالف و لا أدلته (٢).

وأيضا: فقد قال في شرح قول حذيف شخ وقد رأى رجاؤ لا يستم الركوع والسجود: "ما صليت، ولو مت مت عل غير الفطرة التي فطر الله محمداً 秦 عليها": (والصحيح: أنه من قول حذيفة ، لكنه في حكم المرفوع؛ بذكره فطرة محمد 秦).

وقال: (وقد دلت هذه الأحاديث على أن إتمام الركوع والسجود في الصَّلاة واجب، وأن تركه عرم، ولولا ذَلِكَ لم يكن تاركه خارجاً من الدين، بل هوّ يدل على أن

(١) جامع العلوم والحكم، ص (٤٤) ضمن شرح الحديث الثالث.

<sup>(</sup>٢) وانظر: منهج الحافظ ابن رجب في العقيدة ص (٣٨٧).

ترضيح ما اثنته على الخالف من كلام أهل العلم

تارى تاركُ للصلاة، فإنه لا يخرج من الدين بدون ترك الصَّلاة، كيا في الحديث عن النَّبي عَلَّةُ قال: فين العبد وبين الكفر ترك الصَّلاة، وفي رواية: ففمن تركها فقد كفره) (١٠٠ . وهذا ظاهرُ في أنه يكفر تارك الصلاة.



<sup>(</sup>۱) فتح الباري لابن رجب (۵/ ۵۰، ۵۳).



## السابع عشر: ردما اعتمدوا عليه من كلام الحافظ ابن حجر العسقلاني علم

قال الحافظ في الفتح:

(والكلام هنا في مقامين: أحدهما كونه قو لا وعملا، والثاني كونه يزيد وينقص.

فأما القول: فالمراد به النطق بالشهادتين، وأما العمل فالمراد به ما هو أعم من عمل القلب والجوارح، ليدخل الاعتقاد والعبادات.

ومراد من أدخل ذلك في تعريف الإيهان ومن نفاه إنها هو بالنظر إلى ما عند الله تعالى.

فالسّلف قالوا: هو اعتقادٌ بالقلب ونطقٌ باللّسان وعملٌ بالأركان، وأرادوا بذلك أنّ الأعمال شرط في كياله، ومن هنا نشأ لهم القول بالزيادة والنقص كيا سيأتي.

والمرجئة قالوا: هو اعتقاد ونطق فقط.

والكرامية قالوا: هو نطق فقط.

والمعتزلة قالوا: هو العمل والنّطق والاعتقاد، والفارق بينهم وبين السّلف أنّهم جعلوا الأعال شرطاً في صحّه والسّلف جعلوها شرطاً في كياله)(١٠.

زعم المخالف أن هذا هو مذهب أهل السنة، واحتج بأن الشيخ ابن باز علم أقره ولم ينكره في تعليقاته على الفتح.

والجواب من وجوه:

<sup>(</sup>۱) فتع الباري لابن حجر (۱/ ٦١).

### الأول:

أن هذه النسبة إلى السلف لا تصح، فلا يعلم عن واحد منهم أنه أطلق على العمل أنه شرط كيال، بل هذا هو معتقد الأشاعرة، كيا سبق.

### الثاني:

أنه قد تقدم ذكر الإجماع على أنه لا يجزئ القول والتصديق دون عمل الجوارح، ولا عبرة بمن خالف هذا الإجماع.

### ىثاث:

أنه يمكن حمل كلام الحافظ على عمل حسن لا يتعارض مع ما قرره أهمل السنة في هذا الباب، وهو ما قاله الدكتور عبد الله بن إبراهيم الزاحم حفظه الله: (فإني أود النبيه على عبارة الحافظ ابن حجر ظلاحين أواد التغريق بين قول أهل السنة وقول المعتزلة في تعريف الإيمان، وبيان حدة، فقال... إذ قد فهم منها بعض الفضلاء أن الأعمال المسالحة كلها شرط كهال عند السلف، وهذا خطأ يقع فيه كثير من طلاب العلم، عن لم يمحص قول السلف في هذا الباب، فإن هذه المبارة عند السلف يواد بها آحاد الأعمال لا جنسها، أي نكل عمل من الأعمال الصالحة عندهم شرط لكهال الإيمان، خلافا للمعتزلة اللذين يرون أن كل عمل شرط لمصحة الإيمان، لأن الإيمان عند السلف يزيد بالطاعة وينقص بالمعسية، وليس مرادهم أن جنس الأعمال شرط لكهال الإيمان، ولأن هذا يتنفي صحة الإيمان، ولان الحراب ولأن الإيمان، ولأن أمل السنة)(١٠).

<sup>(</sup>١) انظر تفريظه لكتاب: التبيان لعلاقة العمل بمسمى الإيهان، لعلي بن أحمد بن سوف.

#### لرابع:

أن هذا القول من الحافظ أنكره الشيخ ابن باز فجه، وبين أن ما نسبه إلى أهل السنة هو قول المرجئة. وذلك في حوار مع مجلة المشكاة، سبق نقله، ومما جاء فيه: (لا، لا، ما هو بشرط كيال، جزء، جزء من الإيهان. هذا قول المرجئة، المرجئة يرون الإيهان قول وتصديق فقط، والأخورون يقولون: المعرفة. وبعضهم يقول: التصديق. وكل هذا غلط) ".

### الخامس:

أن الشيخ ابن باز فخه أقر ما تعقب به الشيخ علي بن عبد العزيز الشيل كلام الحافظ، حيث قال: (الصواب أن الأعمال عند السلف الصالح قد تكون شرطا في صحة الإيان، أي أنها من حقيقة الإيان، قد يتنى الإيمان بانشائها كالصلاة.

وقد تكون شرطا في كياله الواجب فينفص الإيبان باتنفائها كبقية الأعيال التي تركها فسق ومعصية وليس كفراء فهذا التفصيل لابد منه لفهم قول السلف الصالح وعدم خلطه نقول الوعدية.

مع أن العمل عند أهل السنة والجياعة ركن من أركان الإيبان الثلاثة: قول وعمل واعتقاد، والإيبان عندهم يزيد وينقص خلافا للخوارج والمعتزلة، والله ولي التوفيق)<sup>(17)</sup>. والشاهد اعتبار هذا الموضع من مواضع المخالفات المقدية في الفنح، والنص على

 <sup>(1)</sup> انظر ص ٥٣ من هذا البحث، ففيه تنمة الحوار، وبيان اعتذار الشيخ عن عدم التعليق على كلام الحافظ.

<sup>(</sup>٢) التنبيه على المخالفات العقدية في فتح الباري، ص (٢٨).

أن العمل ركن من أركان الإيمان الثلاثة.

#### المادس:

أن الشيخ هجه قد أقر ما هو أبلغ من ذلك وأظهر في نقد كلام ابن حجر وبيان معتقد أهل السنة، وذلك بإقراره ما كنبه الشيخ علوي بن عبد القادر السقاف حفظه الله، حيث نقل كلام الحافظ وعلق عليه بقوله: في كتابه:

حيث علق في الهامش بقوله: (وكلامه هذا عليه مآخذ أهمها نسبته القول بأن الأعيال شرط كيال الإيبان للسلف، وهو على إطلاقه غير صحيح، بل في ذلك تفصيل:

فالأعيال المكفرة سواه كانت تركا، كثرك جنس العمل أو الشهادتين، أو الصلاة، أو كانت فعلا كالسجود لصنم أو الذبح لغير الله: فهي شرط في صحة الإبيان. وما كان ذنبا دون الكفر فشرط كإلى (١٠)

## العابع:

أن الشيخ عبد الرحمن البراك حفظه الله، انتقد قول الحافظ وبين أنه لا يصح نسبة ما ذكره لا إلى السلف ولا إلى المعتزلة.

قال حفظه الله: (قوله: (والفارق بينهم وبين السلف... النج): هذا الفرق بين المعتزلة والسلف لا يستقيم، سواء أريد بشرط الصحة أو شرط الكيال: جنس العمل، أو أنواع العمل الواجية، أو الواجية والمستحبة، فإن الأعيال المستحبة من كيال الإييان

التوسط والاقتصاد في أن الكفر يكون بالقول أو الفعل أو الاعتقاد، ص (٧١).

المستحب، فلا تكون شرطاً لصحة الإيمان، ولا لكماله الواجب.

وأما الأعمال الواجبة: فليس منها شرط لصحة الإيمان عند جميع أهل السنة، بل بعضها شرط لصحة الإيمان عند بعض أهل السنة كالصلاة.

وأما عند المعتزلة: فالمشهور من مذهبهم ومذهب الخوارج أن ما كان تركه كبيرة فهو شرط لصحة الإيان، وعلى هذا فلا يصمح أن يقال: إن جنس العمل عندهم شرط لصحة الإيان؛ لأن ذلك يقتضي أن الموجب للخروج عن الإيان عندهم هو ترك جميع الأعال، وليس كذلك، بل يتبت عندهم الخروج عن الإيان بارتكاب ما هو كبيرة.

وأما عند السلف: قعمل الجوارح تابع لعمل القلب، وجنس عمل القلب شرط لصحة الإيمان، وجنس عمل الجوارح تابع أو لازم لعمل القلب، فيلزم من انتفاه اللازم انتفاء اللزوم؛ فإن الإعراض عن جيع الأعمال دليل على عدم انقياد القلب.

هذا، ولا أعلم أحدا من أنمة السلف أطلق القول بأن الأعيال شرط أو ليست شرطا لصحة الإيبان أو كياله، وإنها المأنور المشهور عنهم قولهم: الإيبان قول وعمل، أو قول وعمل ونية؛ يقصدون بذلك الردعل المرجئة الذين أخرجوا الأعيال عن مسمى الإيبان، وخصوا الإيبان بالتصديق، أو التصديق والإقرار باللسان.

و بهذا يتبين أن ما ذكره الحافظ بإطلاق القول بأن الأعمال شرط لصحة الإبهان عند المعتزلة، وشرط لكماله عند السلف ليس بمستقيم لما تقدم (١٠).

<sup>(</sup>١) فتح الباري، مع تعليقات الشيخ عبد الرحن البراك (١/ ٩٤).

#### الثامن:

أن كلام الحافظ هذا رده الباحث الأخ عصد إسحاق كندو في دراسته عن منهج الحافظ ابن حجر العسقلان في العقيدة، حيث قال: (ولكن تبقى الإشارة إلى أن ثمة ملاحظة فيا ذكره الحافظ من مراد السلف بدخول العمل في مسمى الإيان، حيث قال: (وأرادوا بذلك أن الأعمال شرط في كهال، وهذا القول ليس صحيحا، فإنه لا يحفظ عن أحد من السلف أنه قال هذا، وإنها أراد السلف بذكر العمل في تعريف الإيان أن العمل جزء من الإيان، كما هو حقيقة الإيان في عرف القرآن....(").

#### التاسع:

أن أهل العلم قد بينوا قديما نخالفة كلام الحافظ لما عليه أهل السنة في هذه المسألة: قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن هخد في بيان ما كان عليه الشيخ محمد بن عبد الوهاب يظه من الاجتهاد في طلب العلم والرحلة فيه:

(ئم إن شيخنا رحم الله تمال بعد رحلته إلى البصرة وتحصيل ما حصل بنجد وهناك، رحل إلى الإحساء وفيها فحول العلماء منهم عبد الله بن فيروز أبو محمد الكفيف، ووجد عنده من كتب شيخ الإسلام ابن تيمية، وابن القيم ما سرّ به، وأنشى على عبد الله هذا بمعرفته بعقيدة الإمام أحمد.

وحضر مشايخ الإحساء ومن أعظمهم عبدالله بن عبداللطيف القاضي، فطلب منه أن يحضر الأول من فتح الباري على البخاري، وبيين لهم ما غلط فيه الحافظ في مسألة

<sup>(</sup>١) منهج الحافظ ابن حجر العسقلاني في العقيدة من خلال كتابه فتح الباري (٣/ ١١٤١).

الإيهان، وبين أن الأشاعرة خالفوا ما صدّر به البخاري كتابه من الأحاديث والآثار)(١٠).

وقال الشيخ عمد بن عبد الوهاب وقع في رسالة ارسالها إلى عبد الله بن محمد بن عبد ابن عبد بن عبد ابن عبد ابن عبد ابن عبد ابن عبد ابن عبد ابن المطيف وقعد: (لأني اجتمعت بك من نحو عشرين، وتذاكرت أنا وإياك في شيء من النشير والحديث، وأخرجت في كراريس من البخاري، كتبتها وتفلت على هوامشها من الشروح، وقلت في مسألة الإبيان التي ذكر البخاري في أول الصحيح: هذا هو الحتى الذي أدين الله به ، فأعجبني هذا الكلام؛ لأنه خلاف مذهب أنمتكم المتكلمين... مع أنك إذا طالعت في كتاب من كتب الكلام؛ لأنه خلاف مذهب أن هذا واجب على كل أحد، الذي إذا طالعت في كتاب من كتب الكلام؛ القرء لا يستدل على مسألة عنه بأية من كتاب أنه أوله إلى أخره، لا يستدل على مسألة عنه بأية من كتاب أنهم غالفون الله اللهم إلا أن يذكره ليحرفه عن مواضعه، وهم معترفون أنهم غالفون للسلف في أنه من الوحي، بل من عقوفه، ومعترفون أنهم غالفون للسلف في ذلك، مثل ما ذكر في فتع الباري في مسألة الإيمان، على قول البخاري، وهو قول وعمل ويزيد وينقص، فذكر إجماع السلف على ذلك، وذكر عن الشافعي أنه نقل الإجماع على ذلك، وكذلك ذكر أن البخاري نقله، ثم بعد ذلك حكى كلام المتأخرين، ولم يرقد) (أنا

 <sup>(</sup>١) الدر المتور في الردعل عثيان بن متصور، ص (٥٢) وما بعدها، المقامات له أيضا، ص (٦)، وضمن الدرر السنية في الأجوية النجدية (٧/١٧). ٨).

 <sup>(</sup>٢) مؤلفات الشيخ عمد بن عبد الوهاب ظهر، الرسائل الشخصة، ص (٢٦٢).

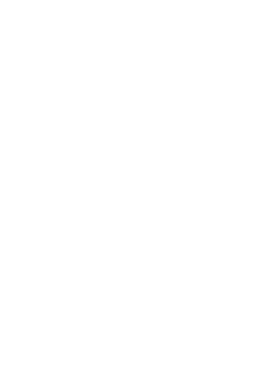
#### وبعد:

فهذه النقول هي عامة ما احتج به المخالف في هذه المسألة، وقد تبين أنه لا حجة له فيها، إلا فيها نقله عن المخالفين لأهل السنة، في أبوابٍ من الاعتقاد، كالبيهقي وابن حزم، بل تبين مخالفتهم لأهل السنة في باب الإيهان نقسه، وإنها لمصيبة كبرى أن يُشرَك ما أجمع عليه اللسف، ودلت عليه النصوص، لاجل قول فلان أو فلان، وأعظم منها أن تجلب أقوال المخالفين للسنة، وتكسى بلحاء الشريعة، وتنسب إلى منهج السلف، فهذا غش للمسئوب، وتدليس عل شبيبتهم.

قال الشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد حفظه الله: (وإن من الضلال البعيد، والغش للمسلمين، والتدليس على شبيتهم، جلب أقوال الغرق الضالة وكسائها بلحاء الشريعة، ونسبتها إلى مذهب أهما السنة والجماعة، نتيجة لردود الأفعال، وجدل المخاصيات، فلا يجوز بحال الميل لشيء من أهمواء النواصب، لمواجهة الروافض، ولا لشيء من أهمواء النواصب، لمواجهة الروافض، ولا لشيء من أهمواء القدرية لمواجهة الجرية، ولا لشيء من أهمواء النواحبة لمواجهة الخوارج، أو المحكس في القدرية لمواجهة الخوارج، أو المحكس في الماكس، وهكذا من رد الباطل بعثله، والضلالة باغرى، وهذه جادة الخاسرين



<sup>(</sup>١) در • الفنة عن أهل السنة، ص (١٠).



#### خاتمة

في ختام هذا البحث، أحمدالله تعالى على ما يشر وسهّل من إكهاله، وأسأله سبحانه إن يجعله خالصا لوجهه، وأن ينفع به من ألفه ومن قرأه.

## وأحب أن أسجل هنا أهد ما توصلت إليه من نقائح، وهي كما يلي:

انه لا تصح دعوى الإجماع على أن الإيمان في اللغة هو التصديق، بل من أهل اللغة
 من فسره بالثقة والقبول وإظهار الخضوع.

٢- أن الأقرب في تفسير الإيهان لغة، أنه الإقرار الذي يتضمن تصديق القلب وانقياده،
 كما يين شيخ الإسلام هلا.

٣- أن أهل السنة بمعون على أن الإيهان الشرعي: حقيقة مركبة من القول والعمل، الظاهر والباطن، وأن هذا الإجاع دلت عليه نصوص الكتاب والسنة، وأن عامة من انحرف في هذا الباب، إنها أنوا من عدولهم عن معرفة كلام الله وكلام رسوله 總。 والاعتباد على طرق ومقدمات اخترعوها، وإلا نفي القرآن والسنة من ببان حقيقة الإيهان، ما لا يحتاج معه إلى الاستدلال بالاشتقاق وشواهد الاستمال، وغير ذلك.

٤ - أن الإيان له أصل وفرع، فأصله ما في القلب، وفرعه ما يظهر على البدن، وبين الأصل والفرع تلازم، فحيث وجد الإيبان القلبي، لزم ضرورة أن يتحرك البدن يموجّب ذلك من الأقوال والأعال الظاهرة.

ه - أن الإبهان يزيد وينقص، وقد دل على ذلك الكتباب والسنة والإجماع، وزيادته ونقصانه تأتي من أوجه كثيرة بينها أهل العلم. ٦- أن الاستثناء في الإيهان يجوز تركه وفعله، باعتبار حالين، وأن استثناء السلف راجع
 الى خسة اعتبارات.

٧- أن جمهور أهل السنة على التفريق بين الإسلام والإيبان، وأن الإيبان درجة أعلى من
 الاسلام.

ه - أن الأدلة دلت على تلازم الإيمان والإسلام، فلا إسلام لمن لا إيمان له و لا إيمان لمن لا إسلام له؛ إذ لا يخلو المسلم من إيمان به يصحُّح إسلامه، و لا يخلو المؤمن من إسلام به تُحَدُّدُ إيمانه.

9- أن الكفر عند أهل السنة يكون قولا وعملا واعتقادا وتركا، كما أن الإيمان قول
 وعمل واعتقاد.

١٠ - أن من صور الترك الذي هو كفر ترك العمل الظاهر بالكلية.

١١ - أن الكفر ينقسم إلى أكبر وأصغر، والأكبر منه له أنواع بحسب بواعثه.

 ١٢ - أن ضابط الكفر الأصغر: هو كل ذنب سياه الشارع كفرا، مع ثبوت إسلام فاعله بالنص أو بالإجاع.

١٣ - أن الأصل أن تحمل ألفاظ الكفر والشرك الواردة في الكتاب والسنة على حقيقتها المطلقة، ومسهاها المطلق، وذلك كونها غرجة من الملة، حتى يجيء ما يعنع ذلك.

 إلى عب الاحتياط وعدم التسرع في إطلاق الحكم على المعين، الذي قد يكون معذورا بوجه من الوجوه. 744

انه لا يصبح جعل الشهوة وإرادة الدنيا مانعا من موانع التكفير، كما لا يصح
 اشتراط قصد الكفر، وبطلان ذلك معلوم من الكتاب والسنة والإجاع.

١٦ - أن المرجئة هي التي تشترط الاعتقاد، للتكفير بالمكفرات القولية والعملية.

 ١٧- أن من أصول أهل السنة أنبم لا يكفرون الإنسان بمطلق المعاصي والكبائر كيا يفعله الخوارج، ولا يخلدونه في النار كها تقوله المعتزلة، بل يكلون أمره إلى الله، إن شاء عذبه، وإن شاء غفر له.

١٨ - أن الإيبان الذي يرتفع عن الزاني ونحوه، هو النور والخشية والخشوع، مع بقاء
 التصديق وعمل القلب.

١٩ - أن الأصل في نفي الإيبان- في النصوص- أنه على مراتب، أولها نفي الصحة، فإن منع مانع، فنفي الكيال الواجب.

٢٠ - أن بدعة الخوارج والمعتزلة من البدع المشهورة المخالفة للكتباب والسنة وما عليه
 سلف الأمة.

٢١ - أن الجهم ومن وافقه ذهبوا إلى أن الإيبان هو المعرفة، والتكفر هو الجهل، وأن قول اللسان وعمل القلب والجوارح لبس من الإيبان، وأن الإيبان شيء واحد لا يتفاضل، ولا يستثنى منه.

٢٢- أن حصر الكفر في القلب عا ذهب إليه كثير من أهل الإرجاء، لكن منهم من لا
 يقصره على التكذيب والجهل، بل يضيف إليه ما يناقض عمل القلب كالعداوة

۲۹۰ الإيمان عند السلف

#### و الاستخفاف.

٢٣- أن كثيرا من المتأخرين لا يعيزون بين مذاهب السلف، وأقوال المرجئة والجهمية؛
 لاختلاط هذا بهذا في كلام كثير منهم.

75 - أن الكرامية ذهبت إلى أن الإبيان قول باللسان فقط، وأنه شيء واحد لا يزيد ولا يقص، ولا يستثنى فيه، لكنها لا تنازع في وجوب المعرفة والتصديق، وفي أن المنافق غملد في النار، وخلافهم مع أهل السنة في شأنه، خلاف في الاسم لا في الحكم.

٥- أن أبا الحسن الأشعري نصر قول جهم والصالحي، في أحد قوليه، ونصر قول أهل
 السنة، في قوله الآخر.

٢٦- أن من الأشاعرة طائفة وافقت السلف في مفهوم الإيهان.

٧٧- أن المتمد في مذهب الأشاعرة المتأخرين: أن الإيهان هو التصديق بالقلب، وأن قول اللسان شرط لإجراء الأحكام في الدنبا، وأن عمل الجوارح شرط كيال في الإيبان، وأن الإيبان يزيد وينقص.

74- أن من جوّز منهم الاستئاء في الإيان، فباعتبار الموافاة، ومرادهم أن الإيان هو ما مات عليه العبد ويواني به ربه، وهذا مجهول للعبد فيستني لذلك، وأن الإنسان إنها يكون عندالله مؤمنا وكافرا باعتبار الموافاة وما سبق في علم الله أنه يكون عليه، وما قبل ذلك لا عرة به.

٢٩- أن قولهم بالموافاة، قول محدث، مبني على نفي قيام الأفعال الاختيارية بالله تعالى.

791

٣٠- أن متأخري الأشاعرة بيتون عمل القلب، من الإذعان والانقياد والقبول وترك
 المناد والتكبر، ويدخلون ذلك تحت التصديق، ويفرقون بينه وبين المعرفة التي ذهب
 إليها جهم.

ا" ان الكفر عند الأشاعرة هو التكذيب، أو الجهل بالله تعالى، وأن أمور الكفر المجمع عليها كالسجود للصنم وعبادة الأفلاك، ليست كفرا في نفسها، لكنها علامة على الكفر، ويجوز أن يكون فاعل ذلك في الباطن مؤمنا. ومنهم من يقول: هذه الأمور جعلها الشارع علامة على التكذيب، فيحكم على فاعلها بوجود التكذيب في قلبه وانتفاء التصديق منه.

٣٣- أن الماتريدية يرون الإييان هو التصديق، وأنه لا يزيد ولا ينقص، ولا يستثنى فيه، ويجعلون قول اللسان شرطا لإجراء الأحكام الدنيوية فقط، ومنهم من أثبت الزيادة والنقصان.

٣٣- أن حاصل ما عليه مرجنة الفقهاء: أن الإبيان تصديق بالقلب وقول باللسان، وأنه لا يزيد ولا ينقص، ولا يستثنى فيه، وأن عمل الجوارح ليس من الإبيان، وكذلك عمل القلب، على ما ترجح لي، وهو موضع تردد في كلام شيخ الإسلام فله.

٣٤ - إن الخلاف بين أهل السنة وهؤلاه المرجنة، خلاف حقيقي عند بعض أهل العلم، ولفظي عند أخرين، وهو موضع تفصيل عند شيخ الإسلام هخه ، فلا يكون الخلاف لفظيا - عنده - إلا مع من يتب التلازم بين الظاهر والباطن، ويسلم بأن انتفاء اللازم بدل على انتفاء الملزوم، وبدعته حينتة في إخراج العمل من مسمى الإيهان، من بدع

الأقوال والأفعال، لا من بدع العقائد.

٣٥- أن كثيرا من المتأخرين اغتر بها ينسب إلى المرجئة من أنه لا يضر مع الإيمان ذنب.

٣٦- أن مقولة السلف: من قال الإيهان قول وعمل يزيد وينقص فقد برئ من الإرجاء، حق وصدق، لكن على فهم قائليها، وأنه وجد في المرجنة من أثبت الزيادة والنقصان، بل ومن قال: الإيهان قول وعمل.

٣٧- أن القول بأن الإيهان قول وعمل، يعني إثبات أمرين لا نزاع فيهها بين أهل السنة:

الأولى: أنه لا يجزئ القول ولا يصح من دون العمل، وهذا مُصرح به من أثمة السلف، وعليه إجماعهم، وقد بسطت الكلام في هذا في الباب الثالث.

الثاني: أن الكفر يكون بالقول، والعمل، كما يكون بالاعتقاد والترك.

٣٨- أن مقالات المرجنة المنتشرة في هذه الأزمنة، قد يخفى أمرها على بعض الناس، وقد يجمعون بينها وبين مقالات السلف، وقد أوردت منها ست عشرة مقالة.

٣٩- أن من زل في هذا الباب، مع كراهته للإرجاء، وذمه للمرجئة، لا يقال عنه مرجمع بإطلاق، لكن يقال: وافق المرجئة في كذا، أو دخلت عليه شبهة الإرجاء.

٤- أن التلازم بين الظاهر والباطن، دلت عليه أدلة من الكتاب والسنة، وهو الذي
 تأباه المرجنة وتنكره، ولاجل عدم إدراك غلط غالطون، وقد جعلت الكلام عليه في
 نصل مستقل، مبينا مفهومه وأدلته وموقف المرجنة منه، وعلاقته بكفر الإعراض.

١٤ - أن أهل السنة مجمعون على أن الإيهان لا يجزئ ولا ينفع ولا يقبل من دون عمل

الجوارح.

٤٢ - أن ترك العمل الظاهر بالكلية كفر غرج من الملة؛ لأربعة أدلة:

الأول: أن العمل الظاهر لازم للإيهان الباطن، وانتفاء اللازم دليل على انتفاء الملزوم.

الثاني: إجماع أهل السنة على أن الإيبان قول وعمل، وأنه لا يجزئ القول من دون العمل، ومنهم من صرح يكفر تارك العمل، وقد نقلت هذا الإجماع عن أحد عشر إماما من أهل العلم.

الثالث: إجماع الصحابة على تكفير تارك الصلاة، فتارك العمل الظاهر كله من باب أولى، وقد نقلت هذا الإجماع عن اثني عشر إماما من أهل العلم.

الرابع: ما قرره جمع من أهل العلم في حقيقة كفر الإعراض، وأن منه: الإعراض عن دين الله لا يتعلمه ولا يعمل به، وهو راجع إلى مسألة التلازم.

27- وقد نقلت في هذه المسألة نقولا سلفية، واضحة، عن الصحابة، والتابعين، والأندة، إلى زمننا هذا، جعلتها في فصل مستقل، بلغت نحوا من مالة وعشرين نقلا، عن خسين عالما، وقد تبين منها أن أهل العلم المعاصرين لا يختلفون في هذه المسألة العظيمة، بحمد فه.

3 3 - أن المخالف عدل عن إجماع أهل السنة، إلى التمسك ببعض الأدلة التي لم يحسن التمامل معها وفق منهج أهل السنة في الاستدلال، وقد أجبت عمل استدلاله بحديث البطاقة، والجهنميين، وحديث حذيفة في اندراس الإسلام، وحديث الرجل الذي لم بعمل خبرا قط إلا التوحيد، وحديث معاذ في بعثته إلى أهل اليمن.

٥٤- أن المخالف أكثر من إيراد الشب العقلية، التي رام منها التشكيك فيها أجم عليه
 أهل السنة من لزوم العمل لصحة الإيهان، وقد أوردت هذه الشبهات، وتقضتها واحدة
 تلو الأخرى، وقد بلغت ثني عشرة شبهة.

٢٤- أن المخالف اعتمد على نقول عن بعض أهل العلم، فهمها على غير وجهها، وحملها على غير المراد منها، وقد تتبعت هذه النقول، وبينت ما كان منها غالفا لما عليه أهل السنة، وما هو موافق لكن لم يقهمه المخالف على وجهه الصحيح.

هذا وإني أنوجه لإخواني الذين حادوا عن الصواب في هذه المسألة، بنصيحتين: الأولى، لمن انشغل منهم بالتأليف والكتابة، أن يتقوا الله تعالى، وألا يموردوا في نقولهم

كلاما لأهل البدع المخالفين للسنة، وأن لا يضربوا كلام أهل العلم بعضه ببعض، فللاستدلال آداء وتو اعده، التر لا تخفر علهم.

والثانية: لعامة الطلبة، للريدين للخير، الباحثين عن الحق، أن يلزموا ركب علمائهم، وأن يأخذوا العلم على أيديهم، وأن يحذروا زلة العالم، وزيغة الحكيم، وأن يعلموا أن للمنهج

السلفي هملةً، وورثةً، وأثمةً، وهداة، فيا فلاح وسعد من كان مع هؤلاء.

أسأل الله تعالى أن يبصرنا بالحق، وأن يجعلنا من أهله، والدعاة إليه.

وصلِّ اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

### ملحق (١)

# فتوى رقم ( ٢٠٢٣ ) وتاريخ ٧/ ١/١٤ هـ في التحذير من كتاب (( إحكام التقرير في أحكام التكفير )) لمراد شكري

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده ..

وبعد

فقد اطلعت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإنتاء على ما ورد إلى سياحة المفتي العام من المستفتي / إبراهيم الحمداني، والمحال إلى اللجنة من الأمانة العامة لهيئة كبار العلماء برقم ( 427 ) بتاريخ / / / 1814 هـ .

وقد سأل المستفتي سؤالاً هذا نصه :

(( سهاحة مفتي المملكة العربية السعودية الشيخ / عبد العزيز بن باز .. سلمه الله .. السلام عليكم ورحمة الله وبركاته وبعد

يا سياحة الشيخ نحن في هذه البلاد / المملكة العربية السعودية في نعم عظيمة ، ومن اعظمها نعمة التوحيد ، وفي مسألة التكفير نرفض مذهب الحوارج ومذهب المرجنة. وقد وقع في يدي هذه الأيام كتاب باسم ((إحكام التقرير في أحكام التكفير)) بقلم / مراد شكري الاردني الجنسية ، وقد علمت أنه ليس من العلماء ، وليست دراسته في علوم الشريعة ، وقد نشر فيه مذهب غلاة المرجنة الباطل ، وهو أنه لا كفر إلا كفر التكذيب فقط . وهو - فيها نعلم - خلاف الصواب وخلاف الدليل الذي عليه أهل السنة والجياعة والذي نشره أشمة الدعوة في هذه البلاد المباركة .

وكما قرر أهل العلم : في أن الكفر يكون بالقول وبالفعل وبالاعتقاد وبالشك .

نأمل إيضاح الحق حتى لا يغتر أحد بهذا الكتاب، الذي أصبح ينادي بمضمونه الجماعة المتسبون للسلفية في الأردن والله يتولاكم، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته )).

وبعد دراسة اللجنة للاستفناء أجابت بأنه :

بعد الإطلاع على الكتاب المذكور وُجد أنه متضمن لما ذُكر من تقرير مذهب المرجئة ونشره . من أنه لا كفر إلا كفر المجحود والتكذيب ، وإظهار هذا المذهب المُردي باسم السنة والدليل وأنه قول علماء السلف . وكل هذا جهل بالحق ، وتلبيس وتضليل لمقول الناشئة .

بأنه قول سلف الأمة والمحققين من علمائها ، وإنها هو مذهب المرجنة الذين يقولون : لا يضم مع الإيمان ذنب . والإيمان عندهم : هو التصديق بالقلب

والكفر: هو التكذيب فقط. وهذا غلو في التفريط، ويُقابله مذهب الخوارج الباطل الذي هو غلو في الإفراط في التكفير.

وكلاهما مذهبان باطلان مُرديان من مذاهب الضلال وترتب عليهها من اللوازم الباطلة ما هو معلوم .

وقد هدى الله أهل السنة والجياعة إلى القول الحق والمذهب، والاعتقاد الوسط

بين الإفراط والتفريط : من حرمة عرض المسلم ، وحرمة دينه وأنه لا يجوز تكفيره إلا بحق قام الدليل عليه .

وأن الكفر يكون بالقول والفعل والترك والاعتقاد والشك . كما قامت على ذلك الدلائل من الكتاب والسنة .

لما تقدم :

فإن هذا الكتاب لا يجوز نشر، وطبعه ، ولا نسبة ما فيه من الباطل إلى الدليل من الكتاب والسنة ، ولا أنه مذهب أهل السنة والجهاعة ، وعل كاتبه وناشره إعلان التوبة إلى الله فإن التوبة تغفر الحوبة .

وعلى من لم ترسخ قدمه في العلم الشرعي أن لا يخوض في مثل هذه المسائل .

حتى لا يحصل من الضرر وإفساد العقائد أضعاف ما كان يؤمله من النفع والإصلاح . وبالله التوفيق ..

وصل الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم ....

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

الرئيس/ عبد بن عبد الله بن باز

نائب الرئيس / عبد العزيز بن عبد الله بن عمد آل شيخ عضو / عبد الله بن عبد الرحمن الغديان عضو / بكر بن عبد الله أبر زيد

عضو / صالح بن فوزان الفوزان

#### ملحق (۲)

## بيان وتحذير من كتاب (( ضبط الضوابط ))

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .. وبعد .

فقد اطلعت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء على الكتاب الموسوم به :

(( ضبط الضوابط في الإيهان ونواقضه )) تأليف المدعو / أحمد بن صالح الزهراني . فوجدته كتاباً يدعو إلى مذهب الإرجاء المذموم ، لأنه لا يعتبر الأعيال الظاهرة داخلة في حقمة الابران .

وهذا خلاف ما عليه أهل السنة والجماعة :

من أن الإيمان قول باللسان واعتقاد بالقلب وعمل بالجوارح ، يزيد بالطاعة وينقص بالمعسية ، وعايه :

فإن هذا الكتاب لا يجوز نشره وترويجه ، ويب على مؤلفه وناشره التوبة إلى الله \$5. ونحذر المسلمين عما احتواء هذا الكتاب من المذهب الباطل همايةً لعقيدتهم واستبراة لدينهم ، كها نحذر من اتباع زلات العلياء فضلاً عن غيرهم من صغار الطلبة الذين لم يأخذوا العلم من أصوله المتعدة ، وفق الله الجميع للعلم النافع والعمل الصالح . وصل إنه على ذينا عمد وآله وصححه وسلم .... اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الرئيس/ عبد بن عبدالله بن باز نائب الرئيس/ عبد الله بن محمد آل شيخ عضو/ عبدالله بن عبد الرحن الغديان عضو/ بكر بن عبد الرحن الغديان عضو/ بكر بن عبدالله أبو زيد

عضو / صالح بن فوزان الفوزان

#### ملحق (۲)

فتوى رقم ( ٢١٤٣٥) بناريخ ٨/ ١٤٢١ه. في التحذير من كتاب : ( حقيقة الإيان بين غلو الحوارج وتفريط المرجنة ) .

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده ..

.بس

فإن اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء درست ما ورد إليها من الأسئلة المقبدة لدي الأمانة العامة فمينة كبار العلمياء برقم : ( ١٨٠٣ ) ، ( ١٤١٤ ) ، ( ١٧٠٩ ) بتاريخ : ١٩/ ١٤٢٢ / ٢/ ٨ ، ١٤٢١ / ٢/ ١٨ / ١٤٢١ هـ . عن كتاب يعنوان : ((حقيقة الإيمان بين غلو الحوارج وتفريط المرجنة )) . لعدنان عبد القادر ، نشر جمعية الشريعة بالكوريت .

فأفتت اللجنة \_ بعد الدراسة \_ أن هذا الكتاب ينصر مذهب المرجنة الذين يخرجون العمل عن مسمى الإيمان وحقيقته ، وأنه عندهم شرط كهال ، وأن المؤلف قد عزز هذا المذهب الباطل ، بنقول عن أهل العلم ، تصرف فيها بالبتر والتغريق وتجزئة الكلام ، وتوظيف الكلام في غير علمه ، والغلط في العزو ، كما في ( ص / ٩ ) : إذ عزا قو لا كالإمام أحمد - رحمه الله تعلل - وإنها هو لأي جعفر الباقر ، وجعل عناوين لا تنفق مع ما بسوقه تحتها ، منها في ( ص / ٩ ) إذ قال : (( أصل الإيمان في القلب فقط من نقضه كفر )) . وساق نصاً من كلام شيخ الإسلام ابن تبعية لا ينفق مع ما ذكره ، ومن النقول المبتورة: بتره لكلام ابن تبعية (ص/ ٩) عن الفتاوى (٧/ ٢٠ ١ ٤٧ ٧٧) ونقل (ص/ ١٧ ) ) عن عدة الصابرين لإبن القيم ، وحذف ما ينقض ما ذهب إليه من الإرجاه ، وفي (ص / ٣٣) حذف من كلام ابن تبعية من الفتاوى (١/ ١٨/ ١٥ ) وكذا في (ص / ٣٤) من الفتارى (٧/ ١٩٨٨ ، ١٣٦ ) ، وفي (ص / ١٧) حذف من ابن تبعية في الفتاوى (٧/ ٤٩٤) ، وفي (ص/ ٢٨) حذف تتمة كلام ابن القيم من كتاب الصلاة (ص/ ٥٩) أخر ما في هذا الكتاب من مثل هذه الطوام ، عاينصر مذهب المرجئة ، وإخراجه للناس باسم مذهب أهل السنة والجهاعة ، فذا فإن هذا الكتاب يجب حجبه وعدم تداوله . ونتصع مؤلفة أن يراجع نقسه ، وأن ينفي الله بالرجوع إلى الحق والابتماد عن مواطن الشلائة وألفة الوقن . وصل ألله عل نبينا عمد وآله وصحبه أجمعين .

> اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفناء. عضو : عبد الله بن عبد الرحمن الغديان عضو : يكر بن عبد الله أبو زيد عضو : صالح بن فوزان الفوزان الرئيس : عبد العزيز بن عبد الله بن عمد آل شيخ

#### ملحق (٤)

### فتوی رقم (۲۱۵۱۷) بتاریخ ۲/۱۲/۱۲۱۱ ه. .

في التحذير من كتابي (( التحذير من فتنة التكفير )) ، (( صيحة نذير )) .

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي يعده ..

وبعد

فإن اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء اطلعت على ما ورد إلى سياحة المفتي العام من بعض الناصحين من إستفتاآت مقيدة بالأمانة العامة لهيئة كبار العلماء برقم : ( ٢٩٣٨ ) . ( ٢٩٣٧ ) بتاريخ : ١٣ / ٥/ ١٤٢١ هـ. ورقم ( ٢٩٣٧ ) وتاريخ ١٣ / ٥ /

. . ١٤٢١ هـ .بشأن كتابي (( التحذير من فتنة التكفير )) ، (( صيحة نذير )) لجامعها /

على حسن الحلبي، وأنها يدعوان إلى مذهب الإرجاه، من أن العمل ليس شرط صحة في الإيان. وينسب ذلك إلى أهل السنة والجماعة، ويبني هذين الكتابين على نقول لشيخ

الإسلام ابن تيمية والحافظ بن كثير وغيرهما رحم الله الجميع .

ورغبة الناصحين بيان ما في هذين الكتابين ليعرف القراء الحق من الباطل ..إلغ ..

وبعد دراسة اللجنة للكتابين المذكورين ، والإطلاع عليهما تبين للجنة أن كتاب : (( التحذير من فتنة التكفير )) جم / على حسن الحلبي فيها أضافه إلى كلام العلماء في

مقدمته وحواشيه يحتوي على ما يأتي :

١ - بناه مؤلفه على مذهب المرجنة البدعي الباطل ، الذين يحصرون الكفر بكفر الجحود
 والتكذيب والإستحلال القلبي ، كما في ص / ٦ حاشية / ٢ وص/ ٢٣ ،

وهذا خلاف ما عليه أهل السنة والجهاعة : من أن الكفر يكون بالاعتقاد وبالقول وبالفعل وبالشك .

٢ - غريفه في النقل عن ابن كثير - رحمه الله تعالى - في : (( البداية والنهاية : ١٣ / ١ مريفه في النهاية : ١٣ / ١٠) حيث ذكر في حاشيته ص / ١٥ نقلاً عن ابن كثير : (( أن جنكيز خان ادعى في الباسق أنه من عند الله وأن هذا هو سبب كفرهم )) ، وعند الرجوع إلى الموضع المذكور لم يوجد فيه ما نسبه إلى ابن كثير - رحمه الله تعالى - .

٣ - نقوله على شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعال - في ص / ١٧ - ١٨ إذ نسب إليه جامع الكتاب المذكور : أن الحكم المبدل لا يكون عند شيخ الإسلام كفراً إلا إذا كان عن معرفة واعتقاد واستحلال . وهذا محض تقول على شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى فهو ناشر مذهب السلف أهل السنة والجياعة ومذهبهم ، كيا تقدم وهذا إنها هو مذهب المحجة .

٤ - غريفه لمراد سياحة العلامة الشيخ / عمد بن إيراهيم أل شيخ - رحمه الله تعالى - في رسالته : غكيم القوانين الوضعية . إذ زعم جامع الكتاب المذكور : أن الشيخ يشترط الاستحلال القلبي ، مع أن كلام الشيخ واضح وضوح الشمس في رسالته المذكورة على جادة أهل السنة وإلجاعة .

٥ - تعليقه على كلام من ذكر من أهل العلم بتحميل كلامهم مالا يحتمل ،
 كما في الصفحات ١٠٥٨ حاشية / ١٠٥ حاشية / ٢١ ما ١٠٥٠ حاشية / ٢٠

 - كيا أن في الكتاب التهوين من الحكم بغير ما أنزل الله ، ويخاصة في ص/ ٥ ح/ ١
 بدعوى أن العناية بتحقيق التوحيد في هذه المسألة فيه مشاجة للشيعة - الرافضة - وهذا غلط شنيع .

 ٧ - وبالإطلاع على الرسالة الثانية (( صيحة نذير )) وُجد أنها كمُساند لما في الكتاب المذكور - وحاله كها ذُكر - .

فإن اللجنة الدائمة ترى أن هذين الكتابين: لا يجوز طبعها ولا نشرهما ولا تداولها لما فيهما من الباطل والتحريف. وننصح كاتبهها أن ينقي الله في نفسه وفي المسلمين، وبخاصة شبابهم.

وأن بجنهد في تحصيل العلم الشرعي على أيدي العلماء الموثوق بعلمهم وحُسن معتقدهم . وأن العلم أمانة لا يجوز نشره إلا على وفق الكتاب والسنة . وأن يقلع عن مثل هذه

الآراه والمسلك المزري في تحريف كلام أهل العلم ، ومعلوم أن الرجوع إلى الحق فضيلة وشرف للمسلم . والله الموفق .

وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين .

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء. عضو عبدالله بن عبدالرحن الغديان عضو بكر بن عبدالله أبو زيد عضو صالح بن فوزان الفوزان الرئيس عبد العزيز بن عبدالله بن عمدال شيخ

#### ملحق (٥)

فتوی رقم (۲۱٤۳٦ ) وتاريخ ۸ / ٤ / ۱٤۲۱ هـ .

(( في التحذير من مذهب الإرجاء ،وتحقيق النقل عن شيخ الإسلام فيه )) .

الحمد لله وحده والصلاة على من لا نبي بعده ..

وبعد:

فقد اطَّلَمَت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء على ما ورد إلى سياحة الفتي العام من عدد من المستفتين المقلية استثناءاتهم بالأمانة العامة فميئة كبار العلماء برقم (٤١١) وتاريخ ٧/ ٢/ ١٤٢ مد. ورقم (١٣٩٥) وتاريخ ٧/ ٢/ ١٤٢١هـ. ورقم (١٠١٠) وتاريخ ٧/ ٣/ ١٤٢١هـ. ورقم (١٣٩٣) وتاريخ ٣/ ٣/ ١٤٢١هـ. ورقم (١٦٥٠) وتاريخ ٧/ ٣/ ١٤٢١هـ. ورقم (١٨٩٣) وتاريخ ٣/ ١٤٢١هـ. ورقم (٢١٠٦)

وقد سأل المستفتون أسئلة كثيرة مضمونها :

( ظهرت في الآونة الأخيرة فكرة الإرجاء بشكل غيف، وانبرى لترويجها عدد كثير من الكتّاب ، يعتمدون على نقو لات مبتورة من كلام شيخ الإسلام بن تيمية ، مما سبب ارتباكاً عند كثير من الناس في مسمّى الإيمان ، حيث بحاول هؤلاء الذين ينشرون هذه الفكرة أن يُخرِجُوا المعمل عن مُسمّى الإيمان ، ويرون نجاة من ترك جميع الأعمال ، وذلك مما يُسمَّل على الناس الوقوع في المشكرات وأمور الشرك وأمور الردة ، إذا علموا أن الإيبان متحقق لهم ولو لم يؤدوا الواجبات ويتجنبوا المحرمات ولو لم يعملوا بشرائع الدين بناء على هذا الذهب .

و لا شك أن هذا المذهب له خطورته على المجتمعات الإسلامية وأمور العقيدة والعبادة فالرجاء من سياحتكم بيان حقيقة هذا المذهب، وآثاره السينة، وبيان الحق المبني على الكتاب والسُّرَّة، وتحقيق النقل عن شيخ الإسلام بن تبعية، متى يكون المسلم على بصيرة من دينه. وفقكم الله وسدد خطاكم. والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته )). \* وبعد دراسة اللجنة للإستفناء أجابت بابلي :

هذه المقالة المذكورة هي : مقالة المرجنة الذين يُخْرِجُون الأعمال عن مسمى الإيهان ، ويقولون : الإيهان هو التصديق بالقلب ، أو التصديق بالقلب والنطق باللسان فقط ، وأما الأعمال فإنها عندهم شرط كهال فيه فقط ، وليست منه ، فمن صدَّق بقلبه ونطق بلسانه فهو مؤمن كامل الإيهان عندهم ، ولو فعل ما فعل من ترك الواجبات وفعل المحرمات ، ويستحق دخول الجنة ولو لم يعمل خيراً قط ، ولزم على ذلك الفسلال لوازم باطلة ، منها : حصر الكفر بكفر التكذيب والاستحلال القلبي .

و لا شك أن هذا قول باطل وضلال مين خالف للكتاب والسنة ، وما عليه أهل السنة والجماعة سلفاً وخلفاً ، وأن هذا يقتح باباً لأهل الشر والفساد ، للانحلال من الدين ، وعدم التقيد بالأوامر والنواهي والخوف والحشية من الله مسبحانه ، ويعطل جانب الجهاد في سبيل الله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، ويسوي بين الصالح والطالع ، والمطبع والعاصي ، والمستقيم على دين الله ، والفاسق المتحلل من أوامر الدين ونواهبه ، مادام أن أعياضم هذه لا نخل بالإيمان كما يقولون .

ولذلك اهتم أنمة الإسلام - قديمًا وحديثًا - ببيان بطلان هذا الذهب ، والرد عل أصحابه وجعلوا غذه المسألة باباً خاصاً في كتب المقائد ، بل ألفوا فيها مؤلفات مستقلة ، كها فعل شيخ الإسلام ابن تيمية مخلا - وغيره .

- ® قال شيخ الإسلام − فخلا في العقيدة الواسطية : ( ومن أصول أهل السنة والجماعة : أن الدين والإبيان قول وعمل ، قول القلب واللسان ، وعمل القلب واللسان والجوارح ، وأن الإبيان بزيد بالطاعة ويتقص بالمعصية ) .
- وقال في كتاب الإيمان: ( ومن هذا الباب أقوال السلف وأثمة السنة في تفسير الإيمان
   فتارة يقولون: هو قول وعمل ، وتارة يقولون: هو قول وعمل ونية ، وتارة يقولون: هو قول وعمل ونية ، وتارة يقولون: هول وعلمل ونية واتباع سنة ، وتارة يقولون: قول باللسان واعتقاد بالقلب وعمل بالجوارح ، وكل هذا صحيح ).
- وقال ظِنْه: ( والسلف اشتد نكيرهم على المرجنة لمَّا أخرجوا العمل من الإيهان ، ولا ريب أن قولهم بتساوي إيهان الناس من أفحش الخطأ ، بل لا يتساوى الناس في التصديق ولا في الحب ولا في الحقية ولا في العلم ، بل يتفاضلون من وجوه كثيرة ) .
  - وقال ظاهد: ( وقد عدلت المرجنة في هذا الأصل عن بيان الكتاب والسنة وأقوال
     الصحابة والتابعين لهم بإحسان ، واعتمدوا على وأيهم وعلى ما تأولوه بفهمهم للغة ،
     وهذا طريق أهل الدع ) . انتهى .

ومن الأدلة على أن الأعمال داخلة في حقيقة الإيمان وعلى زيادته ونقصائه بها ، قوله
 تعالى :

﴿ إِنَّا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلْتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا ثَلِيْتَ عَلَيْهِمْ اَكِنَّهُ وَاحَتُهُمْ إِنِهَانَا وَعَلَى رَجُمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ الَّذِينَ يَقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيَّا رَوْقَنَاهُمْ يُمْفِقُونَ ﴾ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ خَنَّا ﴾ [ الأنفال ٢- ٤ ] .

وقوله تعال : ﴿ قَدْ أَفَلَتَمَ الْقُرِشُونَ ﴿ الَّذِينَ كُمْ فِي صَلَاجِمْ عَاشِمُونَ ﴿ وَالَّذِينَ كُمْ عَنِ اللَّذِي مُعْرِضُونَ ﴿ وَالَّذِينَ ثَمْ لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ ثَمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ﴿ إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَفْ أَيَائِهُمْ وَالْتُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴿ وَمَنْ إِنْتَمَى وَوَاهَ وَلِكَ الْعَادُونَ وَالَّذِينَ ثُمْ إِلَّمَانَائِمِهُ وَعَلَيْهِمْ وَاعُونَ ﴿ وَالَّذِينَ ثُمْ عَلَى صَلَوَاتِمْ يُجَافِظُونَ ﴾ [ المؤمنون ١ - ٩] .

وقوله الرسول 叢 (( الإيمان بضع وسبعون شعبة أعلاها قول لا إله إلا الله ، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق ، والحياء شعبة من الإيمان )) .

♦ قال شيخ الإسلام - ظه - في كتاب الإبيان أيضاً: ( وأصل الإبيان في القلب وهو قول القلب وعمله ، وهو إقرار بالتصديق والحب والانقياد . وما كان في القلب فلابد أن يظهر موجبه ومقتضاه على الجوارح ، وإذا لم يعمل بعوجبه ومقتضاه دلً على عدمه أو ضعفه . ولهذا كانت الأعمال الظاهرة من موجب إيهان القلب ومقتضاه ، وهي تصديق لما في القلب ودليل عليه وشاهد له ، وهي شعبة من الإيهان المطلق وبعض ُله ) .

وقال أيضاً: (بل كل مَنْ تامل ما نقوله الخوارج والمرجنة في معنى الإيبان، علم بالاضطرار أن مكانف للرسول، ويعلم بالاضطرار أن طاعة الله ورسوله من تمام الإيبان ، وأنه لم يكن يجعل كل من أذنب ذنبا كافراً. ويعلم أنه لو قُدَّر أن قوماً قالوا للنبي ﷺ: نحن نُومن بها جنتنا به يقلوبنا من غير شك وثقر بالسنتنا بالشهادتين، إلا أنا لا تُطيعك نحن كما أمرت به ونهيت عنه ، فلا نصلي ولا تحج ولا نصدق الحديث ولا نؤوي الامانة ولا نفي بالمهد ولا نصل الرحم ولا نفعل شيئاً من الحير الذي أمرت به . ونشرب الخمر ونتكح ذوات المحارم بالزنا الظاهر ، ونقتل من قدرنا عليه من أصحابك وأمنا قذ أمرت به ما عدائك . هل كان يتوهم عاقل أن النبي ﷺ يقول لهم : أنتم مؤمنون كاملوا الإيبان ، وأنتم الهل شفاعتي يوم القيامة ، ويرجى لكم أن لا يدخل أحد منكم النار . بل كل مسلم يعلم بالاضطرار أنه يقول لهم: أنتم وشرب وقيم إن لم يتربوا من ذلك ) انتهى .

» وقال أيضاً : ( فلفظ الإيهان إذا أطلق في القرآن والسنة يُراد به ما يراد بلفظ البر وبلفظ التقوى وبلفظ الدين كها تقدم . فإنَّ النبي ﷺ يئن أن الإيهان بضع وسبعون شعبة ، أفضلها قول لا إله إلا أنه . وأدناها إماطة الأذى عن الطريق ، فكان كل ما يجبه الله يدخل في اسم الإيمان . وكذلك لفظ البر يدخل فيه جميع ذلك إذا أطلق ، وكذلك لفظ التقوى ، وكذلك الدين أو الإسلام . وكذلك رُوي أنهم سألوا عن الإيمان ، فأنزل الله مذه الآية : (( ليس البر أن تولوا وجومكم ›)[ البقرة ۱۷۷ ] . إلى أن قال : ( والمقصود منا أنه لم يشبت المدح إلا إيمان معه عمل ، لا عل إيمان خال عن عمل ) .

فهذا كلام شيخ الإسلام في الإيان ، ومن نقل غير ذلك فهو كاذب عليه .

\* وأما ما جاه في الحديث: أن قوماً يدخلون الجنة لم بعملوا خيراً قط ، فلبس هو عاماً لكل من ترك العمل وهو يقدر عليه . إنها هو خاص باولتك لمُذر منعهم من العمل ، أو لغير ذلك من المعاني التي تلائم النصوص المحكمة ، وما أجمع عليه السلف الصالح في هذا الباب .

• هذا واللجة الدائمة إذ تين ذلك فإنها تنهى وتحفر من الجدال في أصول العقيدة ، لما يترتب على ذلك من المحافير العظيمة ، وتوصي بالرجوع في ذلك إلى كتب السلف الصالح وأنمة الدين ، المبنية على الكتاب والسنة وأقوال السلف ، وتحفر من الرجوع إلى المخالفة لذلك ، وإلى الكتب الحديثة الصادرة عن أناس متعالمين ، لم يأخذوا العلم عن أهله ومصادره الأصيلة . وقد اقتحموا القول في هذا الأصل العظيم من أصول الاعتقاد ، وتبنوا مذهب المرجئة ونسيره ظلى إلى أهل السنة والجاعة ، وليُسوا بذلك على الناس ، وتبنوا مذهب المرجئة ونسيره ظلى إلى أهل السنة والجاعة ، وليُسوا بذلك على الناس ، وعزوه عدواناً بالنقل عن شيخ الإسلام ابن تبعية - رحمه الله تعلى - وغيره من ألمة

السلف بالنقول المتورة ، ويمنشابه القول وعدم رده إلى المُخكم من كلامهم . وإنا ننصحهم أن يتقوا الله في أنفسهم وأن يثوبوا إلى رشدهم ولا يصدعوا الصف بهذا المذهب الفسال ، واللجنة - أيضاً - تمثر المسلمين من الاغترار والوقوع في شراك المخالفين لما عليه جاعة المسلمين أهل السنة والجياعة .

> وفق الله الجميع للعلم النافع والعمل الصالح ، والفقه في الدين . وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين .

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء. عضو عبد الله بن عبد الرحمن الغديان عضو بكر بن عبد الله أبو زيد عضو صالح بن فوزان الفوزان الرئيس عبد العزيز بن عبد الله بن عمد آل الشيخ



مراجع البعث

الإبانة الصغرى، أو الشرح والإبانة على أصول السنة والديانة، لابن بطة العكبري،
 ت: رضا نعسان معطى، ط. مكتبة العلوم والحكم، المدينة المؤرة.

- ٢. الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية، لابن بطة، ت: رضا نعسان معطي، ط. دار الراية.
- إنحاف المريد شرح جوهرة التوحيد، مطبوع مع حاشية ابن الأمير، ط. دار الكتب العلمية، بروت.
- اجتماع الجيوش الإسلامية، لابن القيم، ت: د. عواد عبد الله المعتق، ط. مكتبة الرشد، الرياض.
  - ه. أحكام القرآن، الجصاص، ط. دار الفكر.
  - ٦. أحكام القرآن، لأي بكرين العربي، ط. دار الفكر.
  - أحكام القرآن، للشافعي، ت: عبد الغنى عبد الخالق، ط. دار الكتب العلمية.
    - ٨. الإحكام في أصول الأحكام، لابن حزم، ط. دار الحديث.
      - الأداب الشرعية، ابن مفلح، ط. مؤسسة الرسالة.
    - الأربعين حديثا، للأجري، مطبوع مع الشريعة، ط. دار الكتب العلمية.
- الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد، للجويني، ، ت: أسعد تميم، ط.
  - مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت.
- إرشاد طالب الهدى لما يبعد عن الردى، للشيخ عبد الرحمن بن حسن، ط. مكتبة الهداية، الرياض.
  - ١٢. إرواء الغليل، الألباني، ط. المكتب الإسلامي.

- الاستقامة، ابن تيمية، ت: د. محمد رشاد سالم، من منشورات جامعة الإسام محمد بن سعود.
- ١٥. الأسنة الحداد في رد شبهات علوي حداد، للشيخ سليان بن سحيان، ط. أضواء السلف، (١٤٢٦هـ).
- أصول السنة لأبي بكر عبدالله بن الزبير الحميدي، ت: مشعل الحدادي، ط. دار ابن الأثير، الكويت.
- أصول السنة، لابن أي زمنين، ت: عبد الله بن محمد عبد الرحيم البخاري، ط.
   مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة المنورة.
  - ١٨. أضواء البيان، محمد الأمين الشنقيطي، ط. عالم الفوائد.
  - ١٩. الاعتقاد، للبيهقي، ط. دار الكتب العلمية، وطبعة الإفتاء.
    - ٢٠. إغاثة اللهفان، ابن القيم، ط. مؤسسة الرسالة.
  - ٢١. اقتضاء الصراط المستقيم، ابن تيمية، ت: د. ناصر بن عبد الكريم العقل، الطبعة
     السابعة، توزيع وزارة الشنون الإسلامية والأوقاف.
- ٢٢. أقوال التابعين في مسائل التوحيد والإيهان، عبد العزيز بن عبد الله المبدل، ط. دار
  - التوحيد للنشر، الرياض.
- أقوال ذوي العرفان في أن أعبال الجوارح داخلة في مسمى الإيبان، د. عصام بن عبد
   الله السنان، ط. بدون.
- الإيمان الأوسط، أو شرح حديث جريل، لابن تيمية، ت: د. علي بن بخبت الزهران، ط. دار ابن الجوزي، الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ

مراجع البعث \_\_\_\_\_ مراجع البعث

- ٢٥. الإيهان لابن أبي شيبة، ت: الألباني، ط. المكتب الإسلامي.
- ٢٦. الإيمان لابن أبي عمر العدن، ط. الدار السلفية، الكويت.
- الإيسان لابن منده، ت: د. علي نـاصر فقيهي، ط. المجلس العلمي، الجامعة
   الإسلامة بالمدينة المدرة.
  - ٢٨. الإيان، لأبي عبيد القاسم بن سلام، ت: الألبان، ط. المكتب الإسلامي.
- بحر الدم فيمن تكلم فيه الإمام أحمد بمدح أو ذم، يوسف بن حسن بن عبد الهادي،
   ت: وصى الله بن محمد بن عباس، ط. دار الرابة للنشر والتوزيم.
  - ٣٠. البحر الرائق شرح كنز الدقائق، لابن نجيم الحنفي، ط. دار الكتاب الإسلامي.
    - ٣١. بدائع الفوائد، ابن القيم، ط. مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة.
    - ٣٦. البداية والنهاية، لابن كثير، ط.مكتبة المعارف، بيروت.
- ٣٣. براءة الأثمة الأربعة من مسائل المتكلمين المبتدعة، د. عبد العزيز الحميدي، ط. دار ابن عفان، القاهرة، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ
- ٣٤. بغية المرتاد، ابن تيمية، ت: د. موسى الدويش، ط. العلوم والحكم، المدينة المنورة.
- . بيان حقيقة الإيان والرد على مرجئة العصر فيها خالفوا فيه عكم القرآن، للشيخ
   حامد بن عبد الله العلي.
- ٣٦. البيهقي وموقفه من الإلهبات، للشيخ الدكتور أحمد بن عطية الغامدي، ط. مكتبة ابن تيمية.
- ٣٧. تباج العروس في شرح القياموس، المرتبضي الزبيدي، المجلس الوطني للثقافية والفنون، الكويت.

- ٣٨. التاريخ الكبير للبخاري، ت: السيد هاشم الندوي، ط. دار الفكر.
  - ٣٩. تاريخ بغداد، الخطيب البغدادي، ط. دار الكتب العلمية.
- أويل غنلف الحديث لابن قتيبة، ت: محمد زهري النجار، ط. دار الجيل، بيروت.
- ٤١. تبصرة الأدلة في أصول الدين على طريقة أبي منصور الماتريدي، لأبي المعين النسفي،
- ت: كلود سلامة، ط. المعهد العلمي الفرنسي للدراسات العربية، دمشق.
  - ٤٢. تبين الحقائق، شرح كنز الدقائق، الزيلعي، ط. دار الكتاب الإسلامي.
- تخريج أحاديث الإحياء للحافظ العراقي، مطبوع مع إحياء علوم الدين للغزالي، ط. دار المعرفة بيروت.
  - التخويف من النار، لابن رجب الحنبل، ط. دار الإيهان، الإسكندرية.
- التدمرية، شيخ الإسلام ابن تبعية، ت: د. محمد بن عودة السعوي، ط. العبيكان،
   الرياض.
  - ٤٦. الترغيب والترهيب، للمنذري، ط. دار الكتب العلمية.
- التسعينية، ابن تبعية، ت: د. محمد بن إبراهيم العجلان، ط. مكتبة المعارف، الرياض.
- التعريف والتنبشة، على حسن عبد الحميد الحلبي، ط. مشروع الدعوة إلى الله بمسجد إيراهيم الخليل، دي.
  - ٤٩. التعريفات الاعتقادية لسعد بن محمد آل عبد اللطيف، ط. دار الوطن.
- ه. تعظيم قدر الصلاة، محمد بن نصر المروزي، ت: د. عبد الرحمن بن عبد الجبار الفريواتي، ط. مكتبة الدار بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ

- ٥١. التعليق على صحيح مسلم، لابن عثيمين، ط. الرشد، الأولى ١٤٢٧
- ٥٢. التعليقات المختصرة على منن العقيدة الطحاوية، للشيخ صالح الفوزان، ط. دار
   العاصمة، الأولى ١٤٢٢هـ.
  - ٥٣. تفسير ابن جرير، ت: أحمد ومحمود شاكر، ط. مؤسسة الرسالة، الأولى ١٤٢٠هـ.
    - ٥٤. تفسير ابن كثير، ط. مؤسسة الريان.
    - ٥٥. تفسير القرطبي، ط. دار الشعب، القاهرة.
- ٥٦. نفسيرالبغوي، ت: عمد عبد الله النمر، عثمان جمعة ضميرية، سليبان مسلم
   الحرش، ط. داد طبية، الرياض.
- ٥٧. تقريب التهذيب، ابن حجر العسقلاني، ت: محمد عوامة، ط. دار الرشيد، سوريا.
- مجهد الأوائل وتلخيص الدلائل، لأبي بكر الباقلاني، ط. مؤسسة الكتب الثقافية،
   بيروت.
  - التمهيد لابن عبد البر، ط. وزارة الأوقاف، المغرب.
- تنبه الإخوان إلى حقيقة الإيان، على بن عبد العزيز موسى، ط. مكتبة السعيد، الرياض.
- التنبيه على المخالفات العقدية في فتح الباري، د. علي بن عبد العزيز الشبل، ط. دار العقيدة.
- التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع، لأبي الحسين الملطي الشافعي، ت: الكوثري، ط. المكتبة الأزهرية للتراث.

- التنبيهات المتلائمة، على حسن عبد الحميد الحلبي، ط. مكتبة دار الحديث، رأس الخيمة.
  - تهذیب التهذیب، ابن حجر العسقلانی، ط. دار الفکر.
  - ٦٥. تهذيب الكيال، المزي، ت: د. بشار عواد معروف، ط. مؤسسة الرسالة.
- تهذيب اللغة، أبي منصور عمد بن أحمد الأزهري، ، ط. الدار المصرية للتأليف والترجة.
  - ٦٧. التوحيد لابن خزيمة، ت: د. عبد العزيز الشهوان، ط. الرشد، الرياض.
  - التوحيد، لأبي منصور الماتريدي ، ط. دار الجامعات المصرية ، الإسكندرية .
- التوسط والاقتصاد في أن الكفريكون بالقول وبالفعل وبالاعتقاد، علوي بن عبد القادر السقاف، ط. دار ابن القيم، الدمام.
- ٧٠. التوضيح عن توحيد الخلاق، عبد الله بن عمد بن عبد الوهاب، مع غيره، ط. دار طية.
- التوضيح والبيان لشجرة الإيهان، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي، ط. مركز صالح بن صالح الثقاف، الثانية.
- ٧٢. تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد، الشيخ سليهان بن عبدالله بن محمد بن
   عبدالوهاب، ط.مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة.
- ٧٣. تيسير الكويم الرحمن في تفسير كلام المثان، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي، ط. ابن الجوزي.

وبراجع البعث

- جامع العلوم والحكم لابن رجب الحنبل، ت: شعيب الأرنؤوط، ط. مؤسسة الرسالة ١٤١٧هـ، وط. الرسالة أيضا (مجلدان).
- الجامع الفريد، كتب ورسائل لأثمة الدعوة الإسلامية، ط.أضواه البيان، الطبعة
   الرابعة ١٤٢٠هـ
- ٧٦. جامع المسائل، لشيخ الإسلام ابن تيمية، ت: عمد عزيز شمس، ط. دار عالم القوائد.
- ٧٧. الجامع لشعب الإيمان، للبيهقي، ت: محمد السعيد بسيوني زغلول، ط. دار الكتب العلمية.
  - ٧٨. الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، ابن تيمية، ط. دار العاصمة.
- به جواب في الإيمان ونواقضه للشيخ البراك، ط. دار المحدث للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ
  - ٨٠. حاشية ابن الأمير على إتحاف المريد، ط. دار الكتب العلمية.
  - ٨١. حاشية ابن القيم على تهذيب سنن أبي داود، ط. دار الكتب العلمية.
    - ٨١. حاشية ابن عابدين على الدر المختار، ط. دار الكتب العلمية.
  - ۸۲. حاشية البيجوري على متن السنوسية الصغرى، ط. مصطفى الحلبي.
  - ٨٠. حاشية السيالكوتي على شرح المواقف، ط. دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ٨٥. حاشية الشرقاوي على شرح الهدهدي على السنوسية، ط. مصطفى الحلبي.
    - ٨٦. حاشية الصاوي على شرح الخريدة، ط. مصطفى البابي الحلبي.
      - ٨٧. حاشية العدوي على كفاية الطالب الرباني، ط. دار الفكر.

- ٨٨. حاشية القاسم بن قطلوبغا الحنفي على المسايرة لابن الهمام، ط. دار الكتب العلمية.
- ٨٩. حقيقة الإيهان بين غلو الخوارج وتفريط المرجشة، عدنان عبد القادر، ط. جمعية الشرعية، الكويت.
- حقيقة الإيان وبدع الإرجاء في القديم والحديث، د. سعد بن ناصر الشتري، ط.
   دار إنسيليا.
  - ٩١. حكم تارك الصلاة، للألباني، ط. دار الجلالين، الرياض.
  - ٩٢. الخلاف في حكم تارك الصلاة، د. عبد الله بن إبراهيم الزاحم، ط. دار الفضيلة.
- الدر المنثور في الرد على عثران بن منصور، للعلامة عبد الرحمن بن حسن، ط. مكتبة الهداية، الرياض.
  - ٩٤. الدر المنثور، السيوطي، ط. دار الفكر.
- ٩٥. در الفتنة عن أهل السنة، بكر بن عبد الله أبو زيد، ط. الثانية، دار العاصمة،
   الرياض.
- ٩٦. درء تعارض العقل والنقل، ابن تيمية، ت: محمد رشاد مسالم، ط. دار الكنوز الأدبية، الرياض.
- الدرة في ما يجب اعتقاده، لابن حزم، ت: د. أحمد بن ناصر الحمد، د. صعيد بن عبد الرحمن القرن، ط. المدن، مصر.
  - ٩٨. الدرر السنية في الأجوبة النجدية، الطبعة الجديدة.
  - ٩٩. الدفاع عن أهل السنة والاتباع، للشيخ حمد بن عتيق، ط. مكتبة الهداية، الرياض.
    - ١٠٠. الرسائل المفيدة للشيخ عبد اللطيف، جمع الشيخ سليهان بن سحهان.

١٠١ الرسالة الواضحة في الردعل الأشاعرة، ابن الحنبل، ت: د. على الشبل، ط.
 عموعة التحف النفاس الدولية.

١٠٢. رفع اللائمة عن فتوى اللجنة الدائمة، محمد بن سالم الدوسري، ط. دار عالم الفوائد.

١٠٢. روضة الطالبين للنووي، ط. المكتب الإسلامي.

١٠٤. زاد المعاد، ابن القيم، ط. مؤسسة الرسالة.

١٠٥. زيادة الإيمان ونقصانه، د. عبد الرزاق بن شيخنا عبد المحسن العباد، ط. مكتبة دار

القلم والكتاب، الرياض.

١٠٦. سبل السلام للصنعاني، ط. دار الحديث، مجلدان.

١٠٧. سلسلة الأحاديث الصحيحة، الألباني، ط. الدار السلفية، الكويت، ط. الكتب الإسلامي.

١٠٨. سلسلة شرح الرسائل، للشيخ صالح الفوزان، توزيع الإفتاء.

١٠٩. السنة لابن أبي عاصم، ت: الألباني، ط. المكتب الإسلامي.

١١٠. السنة لعبد الله بن أحمد، ت: د. محمد سعيد القحطاني، ط. رمادي للنشر.

١١١. السنة للخلال، ط. دار الراية.

١١٢. سنن ابن ماجه، ترقيم: محمد فؤاد عبد الباقي.

١١٢. سنن أبو داوود، ترقيم محيي الدين عبد الحميد.

١١٤. سنن الترمذي، ترقيم أحمد شاكر.

١١٥. سنن النسائي، ترقيم أبي غدة.

- ١١٦. سير أعلام النبلاء، للذهبي، ط. مؤسسة الرسالة.
- ١١٧. السيرة النبوية لابن هشام، ت: محمد محيي الدين عبد الحميد، ط. دار الفكر.
- ١١٨. شرح أصول اعتقاد أهل السنة اللالكائي، ت: أحمد بن سعد الغامدي، ط. دار طمة.
  - ١١٩. شرح الأدب المفرد، الشيخ الألباني، أشرطة مسجلة.
  - ١٢٠. شرح الأصول الثلاثة لابن عثيمين ضمن مجموع الفتاوي له، ط. دار الثريا.
- ١٢١. شرح البيجوري على جوهرة التوحيد؛ المسمى بتحفة المريد؛ ط. دار الكتب العلمة.
- ١٢٢ . شرح الخريدة البهية للنودير، تصحيح وتعليق: حسين عبد الرحيم مكي، ط. دار وككنة الهلال، مروت.
  - ١٢٣ . شرح السنة البغوي، ط. المكتب الإسلامي.
- ١٧٤. شرح السنة للبريساري، ت: خالد الردادي، ط. مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة
  - ١٢٥. شرح السنة، للمزني، ت: جمال عزون، ط. ابن حزم، الرياض.
  - ١٢٦. شرح الصاوي على جوهرة التوحيد، ط. دار ابن كثير، دمشق.
- ١٢٧. شرح الطحاوية للشيخ عبد الرحمن البراك ، أشرطة على قرص مدمج، من إنتاج
  - مركز النجاشي للبربحيات.
  - ١٢٨. شرح الطحاوية، الشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ ، أشرطة مسجلة.
  - ١٢٩. شرح الطحاوية، الشيخ عبد العزيز الراجحي، من موقع الشيخ على الإنترنت.

١٣٠. شرح الطحاوية، لابن أي العز الحنفي، ط. مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية، ط.

المكتب الإسلامي.

١٣١. شرح العقائد النسفية، للتفتازاني، ط. مكتبة الكليات الأزهرية.

١٣٢. شرح العقيدة الأصفهانية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، ط. مكتبة الرشد.

١٣٣. شرح العمدة لابن تيمية، ت: د. خالد المشيقح، ط. دار العاصمة.

١٣٤ . شرح ألفاظ السلف ونقض ألفاظ الخلف في حقيقة الإيبان، أحمد بن صالح الزهراني، ط. دار الإمام مالك، أبو ظبي.

١٣٥. شرح الفقه الأكبر، لملا على القاري، ط. دار الكتب العلمية.

١٣٦. الشرح الممتع، ابن عثيمين، ط. مؤسسة آسام.

١٣٧. شرح المواقف، للجرجاني، ط. دار الكتب العلمية.

١٣٨. شرح النووي على مسلم، ط. دار إحياء التراث العربي، بيروت.

۱۳۹ . شرح الواسطية لابن عثيمين، ط. مكتبة طبرية، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ ١٤٠ . شرح الواسطية للشيخ الفوزان، ط. مكتبة المعارف، الرياض.

١٤١. شرح الواسطية للهراس، ت: علوي بن عبد القادر السقاف، ط. دار الهجرة.

١٤٢. شرح أم البراهين لأحمد عيسى الأنصاري، ط. دار ومكتبة الهلال، بيروت.

١٤٣. شرح جوهرة التوحيد، إبراهيم بن محمد البيجوري، ط. دار الكتب العلمية.

١٤٤. شرح كشف الشبهات، للشيخ صالح الفوزان، ط. مؤسسة الرسالة.

١٤٥ شرح كشف الشبهات، للشيخ عبد الله بن محمد بن حميد، تعليق: محمد بن عبد الله الهيدان طيد الله

- ١٤٦. شرح كشف الشبهات، للشيخ محمد بن إبراهيم، جمع محمد بن عبد الرحمن بن قاسم، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ
  - ١٤٧. شرح لمعة الاعتقاد، للشيخ صالح بن عبد العزيز أل الشيخ ، أشرطة مسجلة.
- 18.۸. شرح جردة لوامع الأنوار في مقائد أهل الآثار، للحافظ أبي الحسن علي بن شكر الشافعي، للشيخ عبد الرحن البراك، أشرطة صوتية، على قرص مدمج، من إنتاج مركز النجائي للربجيات.
  - ١٤٩. شريط: أسئلة وأجوبة في الإيمان والكفر، للشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ.
  - ١٥. الشريعة للأجري، ت: عبد الله بن عمر الدميجي، ط. دار الوطن.
  - ١٥١. الشفا للقاضي عياض، مع شرح ملا علي القاري، ط.دار الكتب العلمية ، بيروت. ١٥٢. شفاء العليل لابن القيم، ت: عمر الحفيان، ط. العبيكان، الرياض.
- ١٥٣. الصارم المسلول على شاتم الرسول، ابن تيمية، ت: عمد عبد الله عمر الحلواني، عمد كبر أحمد شودرى، ط. دار ابن حزم.
  - ١٥٤. صحيح البخاري، ترقيم فتح الباري.
  - ١٥٥. صحيح الترغيب والترهيب، الألباني، ط. مكتبة المعارف.
  - ١٥١. صحيح الجامع الصغير، الألبان، ط. الكتب الإسلامي.
  - ١٥٧. صحيح سنن ابن ماجه، الألبان، ط. المكتب الإسلامي.
  - ١٥٨. صحيح سنن أبي داود، الألباني، ط. المكتب الإسلامي.
    - ١٥٩. صحيح مسلم، ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي.

سراجو البعث

١٦٠ . الصلاة وحكم تاركها، ابن القيم، ت: جال عبد الرافع، ط. دار العقيدة للتراث،
 الإسكندرية.

١٦١ . الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لابن القيم،ت :د. علي بن محمد الدخيل الله على ا

١٦٢. ضبط الضوابط في الإيبان وتواقضه، أحمد بن صالح الزهراني.

١٦٣. ضعيف الجامع الصغير، ط. المكتب الإسلامي.

١٦٤ . ضوابط التكفير عند أهل السنة والجراعة، د. عبد الله بن محمد القرني، الطبعة الثانية، دار عالم الفوائد.

١٦٥ . ضوابط تكفير المعين عند شيخي الإسلام ابن تيمية وابن عبد الوهاب، أبو العلا بن راشد بن أبي العلا الراشد، ط. الرشد، الأولى ١٤٢٥هـ.

١٦٦ . طبقات الشافعية الكبرى، ابن السبكي، ت: د. محمد الحلو، د. محمود الطناحي، ط. هجر.

١٦٧ . ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي، د. سفر بن عبد الرحمن الحوالي، ط. مكتب الطيب.

١٦٨. عدة الصابرين، لابن القيم، ط. دار الكتب العلمية، بيروت.

١٦٩ . العقائد النسفية لأبي حفص عمر بن عمد النسفي مع شرحها للتفتازاني، ت: د. أحمد حجازي السقا، ط. مكتبة الكليات الأزهرية.

١٧٠ . عقيدة السلف أصحاب الحديث، للصابوني، ت: ناصر الجديم، ط. دار العاصمة.

- 173
- ١٧١. العقيدة الطحاوية، شرح وتعليق، محمد نساصر السدين الألبساني، ط. المكتسب
  - الإسلامي، الأولى ١٣٩٨ هـ.
  - ١٧٢. غريب الحديث لابن قتيبة، ط. العاني، بغداد.
  - ١٧٣. غريب الحديث لأبي عبيد، ط. دار الكتاب العربي، بيروت.
    - ١٧٤. فتاوى الرملي، ط. المكتبة الإسلامية.
  - ١٧٥. فتاوي الشيخ محمد بن إبراهيم، ط. الحكومة بمكة المكرمة ١٣٩٩ هـ
    - ١٧٦. الفتاوي الكبري، لابن تيمية، ط. دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ١٧٧ . فتح الباري لابن رجب الحنبلي، ط. مكتبة الغرباء الأثرية، المدينة المنورة.
  - ١٧٨. فتح الباري، لابن حجر العسقلاني، ط. الريان، ط. دار المعرفة، بيروت.
- ١٧٩. فتح الباري، مع تعليقات الشيخ عبد الرحمن البراك، ط. دار طيبة، الأولى ٢٦٤٩هـ
  - ١٨٠. فتح القدير، لابن الحيام، ط. دار الفكر، بيروت.
- ١٨١. فتح المجيد شرح كتاب التوحيد، الشيخ عبد الرحمن بن حسن، ت: د. الوليد بن
  - عبد الرحمن آل فريان، ط. دار الصميعي.
- ١٨٢. فتع المجيد شرح كتاب التوحيد، للشيخ ابن باز، أشرطة، من إصدار تسجيلات البردين.
  - ١٨٣. الفرق بين الفرق، البغدادي، ط. دار الآفاق الجديدة، بيروت.
- ١٨٤. فرق معاصرة تتسب إلى الإسلام وبيان موقف الإسلام منها، د. غالب بن علي عواجي، ط.مكتبة لينة للطبع والنشر، دمنهور.
  - ١٨٥. الفصل لابن حزم، ط. الخانجي، ط. عكاظ.

مراجع البعث

١٨٦. الفقه الأكبر لأبي حنيفة النعمان، مع شرحه لملا على القاري، ط. دار الكتب العلمية.

١٨٧ . الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة، الشوكاني، ت: عبد الرحمن بن يحيى المعلمي، ط. دار الكتب العلمة، مع وت.

١٨٨. الفوائد، لابن القيم، ط. دار الكتب العلمية، بيروت.

١٨٩. الفواكه الدواني، النفراوي المالكي، ط. دار الفكر.

١٩٠ . القاضي عياض وجهود، في علمي الحديث رواية ودراية، د. البشير علي حد الترابي،
 ط. دار ابن حزم، بيروت.

١٩١ . قاحلة في المحبة ، شبخ الإسلام ابن تيمية ، ت: د. عمد وشياد مسالم، ط. مكتبة التراث الإسلامي ، القاهرة.

١٩١. القاموس المحيط، الفيروز آبادي، ط. مؤسسة الرسالة.

١٩٣ . قراءة نقدية لبعض ما ورد في كتاب ظاهرة الإرجاء، ياسر برهامي، ط. الدار السلفية للنشر والتوزيم، الأسكندرية.

١٩٤. قواعد العقائد، أبو حامد الغزالي، ت: موسى بن نصر، ط. عالم الكتب، بيروت.

١٩٥. قواعد في بيان حقيقة الإبيان عند أهل السنة والجياعة، للشيخ عادل بن محمد الشيخان، ط. أضراء السلف.

١٩٦. قوت القلوب، لأبي طالب المكي، ط.دار صادر بيروت.

١٩٧ . القول المفيد على كتاب التوحيد، لابن عثيمين، ط. دار العاصمة، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ

- ١٩٨. الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة، للذهبي، ت: محمد عوامة، ط.دار
  - القبلة للثقافة الإسلامية، مؤسسة علو، جدة.
  - ١٩٩. الكامل في ضعفاء الرجال، لابن عدي، ت: يحيى غزاوي، ط. دار الفكر.
  - ٢٠٠. كتاب أصول الدين، أبو منصور البغدادي، ط. دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٠١. كشف الشبهات، للشيخ عمد بن عبد الوهاب، ضمن مجموع مؤلفاته، وضمن
   الجامع الفريد.
  - ٢٠٢. الكلبات، أبو البقاء الكفوى، ط. بولاق.
  - ٢٠٣. كنز العيال، علاء الدين على المتقى بن حسام الدين، ط. مؤسسة الرسالة.
    - ٢٠٤. لسان العرب، ابن منظور، ط. دار صادر، بيروت.
    - ٢٠٥. لقاءات الباب المفتوح، الشيخ ابن عثيمين، ط. دار البصيرة.
- ٢٠٦. لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضية في عقد الفرقة
   المرضية، لمحمد بن أحمد السفارين، ط. الشيخ على آل ثان حاكم قطر.
  - ۲۰۷. الماتر بدية دراسة و تقويها، د. أحمد بن عوض الله الحرب، ط. دار الصميعي.
- ۱۰۷ النامريدية دراسة وطويها د. احمد بن عوض الله احربي، ط. دار الصميعي.
- ۲۰۸. بجمع الزواتد، للهيثمي، ط. دار الريان للتراث، ودار الكتاب العربي، القاهرة، ويبروت.
- ٢٠٩. بحموع الفتاوى، شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع عبد الرحمن بن قاسم، ط. مجمع
   الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
  - ٢١. مجموع الفوائد واقتناص الأوابد، للشيخ السعدي، ط. ابن الجوزي.
    - ٢١١. مجموع فتاوي ورسائل الشيخ ابن عثيمين، ط. دار الثريا.

مراجع البعث \_\_\_\_\_

٢١٢. بجموع فتاوى ومقالات الشيخ ابن بناز، ط. الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء، الرياض.

- ٢١٣. بجموع مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب، ط. الإفتاء، الطبعة الثانية ١٤٢٣هـ
  - ٢١٤. مجموعة الرسائل والمسائل النجدية، ط. دار العاصمة، الرياض.
- د ٢ ١ عصل أفكار المتقدمين والمتأخرين، الرازي، ت: د. حسين أتاي، ط. مكتبة التراث، القاهرة.
- ٢١٦. المحل، لابن حزم، ت: د. عبد الغفار سليهان البنداري، ط. دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ٢١٧. غتار الصحاح، محمد بن أبي بكر الرازي، ط. مكتبة لبنان، بيروت.
- ٢١٨ . مختصر الفتاوى المصرية، لابن تيمية، ت: محمد حامد الفقي، ط. دار ابن القيم،
   الدمام.
- ٢١٩. مدارج السالكين، ابن القيم، ت: محمد المعتصم البغدادي، ط. دار الكتاب العربي، بيروت.
- ۲۲. المدخل إلى آثار شيخ الإسلام ابن تيمية وما لحقها من أعيال، للشيخ بكر بن عبد الله
   أبو زيد، ط. عالم الفوائد.
- ٢٢١. مسائل الإمام أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهوية، رواية حرب الكوماني، ت: د.
   ناصر بن سعود السلامة، ط. الرشد.
- ٢٢٢. مسائل الإيمان، القاضي أبو يعلى، ت: د. سعود الخلف، ط. دار العاصمة، الرياض.

- ٢٣٣. مسائل في الإيهان، أجاب عنها فضيلة الشيخ صالح الفوزان، ط. عالم الفوائد، مكة المكرمة.
- ٣٢٤. المسائل والأجوبة في الحديث والتفسير، لابن قتيبة، ت: مروان العطية، ومحسن خرابة، ط. دار ابن كثير، دمشق، بروت.
- ٧٢٥. المسامرة على المسايرة، لمحمد بن محمد بن علي بن أبي شريف، ط. دار الكتب العلمة.
- ٢٢٦. المستدرك للحاكم، ت: مصطفى عبد القادر عطا، ط. دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ٢٢٧. مسند الإمام أحمد، ت: شعيب الأرنؤوط، ط. مؤسسة الرسالة، بيروت.
    - ٢٢٨. مصباح الزجاجة، البوصيري، ط. دار الكتب الإسلامية.
- ٢٢٩. مصباح الظلام في الرد عل من كذب على الشيخ الإمام اللشيخ عبداللطيف بن عبدالرحن بن حسن آل الشيخ، تقديم ومراجعة الشيخ إسهاعيل بن سعد بن عتى ط.دار الهذاية، الرياض.
  - ٢٣. مصنف ابن أبي شيبة، ت: كمال يوسف الحوت، ط. مكتبة الرشد، الرياض.
- ٣٣١. المسنف، لعبد الرزاق السنعاني، ت: حبيب الرحن الأعظمي، ط. المكتب الإسلام.
- ٢٣٢. معارج القبول، للشيخ حافظ أحمد الحكمي، ت: عمر محمود أبو عمر، ط. دار ابن القيم، الدمام.
  - ٢٣٣. معالم السنن، الخطابي، ط. دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ٢٣٤. مغني المحتاج، الخطيب الشربيني، ط. دار الكتب العلمية، بيروت.

٢٣٥. المغنى لابن قدامة ط. دار إحياء التراث العربي.

٢٣٦. مفتاح دار السعادة، ابن القيم، ط. دار الفكر.

٢٣٧. مقالات الإسلامين واختلاف المصلين ، لأبي الحسن الأشعري ، ت: محمد محى

الدين عبد الحميد، ط. المكتبة العصرية، بيروت.

٢٣٨. المقالات، أبو الحسن الأشعري ت: هلموت ريتر، ط. إحياء التراث، بيروت.

٢٣٩. المقامات، للعلامة عبد الرحن بن حسن، ط. مكتبة الهداية، الرياض.

، ٢٤. الملل والنحل ،للشهرستاني، صححه وعلق عليه:أحمد فهمي محمد، ط.دار الكتب

العلمية، بيروت. ٢٤١. مناقب الإمام أحمد لابن الجوزي، ط. دار هجر.

٢٤٢. مناقب الإمام الشافعي، للفخر الرازي، ت: د. أحمد حجازي السقا، ط. دار الجيل،

بىروت.

٢٤٣. المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، ابن الجوزي، ط. دار الكتب العلمية، بيروت. ٢٤٤. المنتقى من فتاوى الشيخ صالح الفوزان، ط. دار العسل، الرياض.

٢٤٥. منهاج السنة النبوية، ابن تيمية، ت: د. محمد رشاد سالم، ط. مؤسسة قرطبة.

٢٤٦. منهج ابن تيمية في مسألة التكفير، د. عبد المجيد بن سالم المشعبي، ط. أضواء السلف.

٢٤٧. منهج الإمام الشافعي في إثبات العقيدة، د. محمد بن عبد الوهاب العقيل، ط. أضواء السلف.

٢٤٨. منهج الحافظ ابن حجر العسقلاني في العقيدة من خلال كتابه فتح الباري، محمد إسحاق كندو، ط. الرشد، ١٤١٩هـ

٢٤٩. منهج الحافظ ابن رجب الحنيل في العقيدة، د. علي بن عبد العزيز الشيل، ط. دار العصيمي.

• ٢٥. الموافقات، الشاطبي، ت: عبد الله دراز، ط. دار المعرفة.

٢٥١. المواقف في علم الكلام، للإيجي، ط. عالم الكتب، بيروت.

٢٥٢. الموسوعة الفقهية الكويتية، ط. وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، الكويت.

٢٥٣. الموطأ لمالك بن أنس، ط. دار إحياء التراث العربي، بيروت.

٢٥٤. موقف ابن تيمية من الأشاعرة، د.عبد الرحن بن صالح المحمود، ط. مكتبة الرشد، الرياض.

٢٥٥. ميزان الاعتدال في نقد الرجال، الذهبي، ت: علي محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، ط. دار الكتب العلمية، مع وت.

٢٥٦. النهابة في غريب الحديث، ابن الأثير، ت: طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناحي، ط. المكتبة العلمية، بروت.

٢٥٧. نوادر الفقهاء، محمد بن الحسين التميمي الجوهري، ت: د. محمد فضل عبد العزيز المراد، ط. دار القلم، دمشق.

٢٥٨. نواقض الإيبان الاعتقادية، د. محمد بن عبد الله الوهيبي، ط. دار المسلم للنشر والتوزيع، الطبعة الأولم ١٤١٦ ه. 173

٢٥٩. نواقض الإيهان القولية والعملية، د. عبد العزيز بن محمد العبد اللطيف، ط. دار

الوطن، الطبعة الثانية ١٤١٥هـ.

٢٦٠. نيل الأوطار، الشوكاني، ط. دار الخير.





بالجوارح، وتعجب المعلمي الياني من قول ابن حجر في أن الصلت: وأفرط

العقيل فقال: كذاب.....الله فقال: كذاب....

59

| الصفحة | الموضوع                                                                       |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------|
|        | قول السلف: وسنة، مرادهم بالسنة: الشريعة، ليخرج به أعمال المشركين وأهل         |
| ۰۰     | الكتاب                                                                        |
| ٥١     | البحث الثالث: تفصيل القول في حقيقة الإيمان                                    |
|        | أو لا: قول القلب. الدليل على أنه من الإيهان، وبيان أنه إذا لم يكن معه عمل     |
| ٥١     | القلب لم ينفع صاحبه                                                           |
|        | ثانيا: قول اللسان. الدليل على أنه من الإيهان، والإجماع على أن من لم يأت به مع |
| ٥٣     | القدرة فهو كافر ظاهرا وباطنا                                                  |
|        | التبه على أن المعتبر في قول اللسان: ليس مجرد الحبر عما في النفس، بل التكلم به |
| ٥٥     | عل وجه الإنشاء المتضمن للالتزام والانقياد                                     |
|        | تقرير شيخ الإسلام أنه لابد من اقتران العلم بالعمل في الباطن، واقتران القول    |
| ٥٩     | بأصل الطاعة في الظاهر                                                         |
|        | تعليق ابن القيم على قصة وفد نجران، وبيان أن إقرار الكتابي للنبي ﷺ بالنبوة،    |
|        | لم يدخله في الإسلام، وأنه لابد من المعرفة والإقرار والنزام طاعته ودينه ظاهرا  |
| ٦.     | وباطنا                                                                        |
|        | <br>الإجاع على أن الكافر إذا أتى بالشهادتين ثبت له حكم الإسلام في             |
| 7.5    | الظاهر                                                                        |
| 75     | بطلان ما عليه أهل التوقف والتبين                                              |
| 3.5    | بطلان القول بأن لا إله إلا الله تعصم صاحبها ولو فعل ما فعل من التواقض         |

| ĮTV    | فهرس معتويات الجزء الأول |
|--------|--------------------------|
| الصفحة | يضوع                     |

| الصفح | الموضوع                                                                     |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٦٥    | ثالثا: عمل القلب. الدليل على أنه من الإيهان                                 |
| 11    | عامة فرق المرجئة تثبت عمل القلب في الإيمان إلا جهما ومن وافقه               |
|       | الحب التام مع القدرة يستلزم حركة البدن بالقول الظاهر والعمل الظاهر          |
| ۱۷    | ضرورة                                                                       |
| ٧٢    | رابعا: عمل الجوارح. الدليل على أنه من الإيهان                               |
| ٦٨    | سبب انحراف المرجئة هو العدول عن معرفة كلام الله وكلام رسوله. نقل كلام       |
|       | مهم عن شيخ الإسلام في ذلك                                                   |
| 19    | الرسول 鑑 بين المراد من الإيهان بيان شافيا لا يحتاج معه إلى الاستدلال باللغة |
| 19    | اعتهاد المرجئة على مقدمتين باطلتين: الإيهان في اللغة هـو التصديق، والتصديق  |
|       | يكون بالقلب أو القلب واللسان. جواب شيخ الإسلام عن ذلك                       |
| ٧٠    | المبحث الرابع: أصل الإيعان وفرعه                                            |
| ٧٠    | الإيهان أصله في القلب وفرعه ما يظهر على الجوارح                             |
| ٧١    | من أهل السنة من جعل قول اللسان أصلا                                         |
| ٧٢    | قول القلب أصل لقول اللسان، كها أن عمل القلب أصل لعمل الجوارح                |
| ٧٢    | العلاقة بين قول القلب وعمله                                                 |
| ٧٥    | التصديق يستلزم عمل القلب إذا لم يوجد المعارض                                |
| ٧٦    | المقصود من زوال النصديق عند انتفاء عمل القلب                                |
| vv    | إطلاق شيخ الإسلام لفظ التام بمعنى الصحيح المجزئ                             |
| ٧٨    | تصريح شيخ الإسلام بأن قول اللسان (شرط) في صحة الإيهان                       |
|       |                                                                             |

| 171 <u></u> | <br> | <br><b>-(</b> ₹₹٨ |
|-------------|------|-------------------|

ان عند العلف \_\_\_\_\_

| لوضوع                                                      | الصفحة |
|------------------------------------------------------------|--------|
| نطأ القول بأن النصديق موجب لجميع ما يدخل في مسمى الإيمان   | ۸.     |
| لبحث الخامس: زيادة الإيمان ونقصائه                         | ٨٢     |
| لأدلة على ذلك                                              | ۸۲     |
| صريح ابن المبارك بالزيادة والنقصان                         | 44     |
| ثار سلفية في الزيادة والنقصان                              | 7.4    |
| سبعة أوجه في زيادة الإيهان ونقصه                           | ٨٨     |
| لبحث السادس: الاستثناء في الإيمان                          | 98     |
| لاستثناه مذهب السلف وأصحاب الحديث                          | 97     |
| لاستثناء لأجل العمل                                        | 90     |
| لاستثناه في الأمور المتيقنة                                | 47     |
| صح الأقوال: أنه بجوز فعله وتركه باعتبار حالين              | 4٧     |
| -<br>فمسة أوجه لجواز الاستثناء عند السلف                   | 9.4    |
| كراهة السلف سؤال الرجل: أمؤمن أنت؟                         | 99     |
| لمرجنة أحدثت هذا السؤال لتحتج به على مذهبها                | ١      |
| لبحث الصابع: الفرق بين الإيمان والإصلام                    | 1.4    |
| قوال الناس في المسألة                                      | 1.4    |
| لذي دل عليه الكتاب والسنة أن الإيمان أكمل وأفضل من الإسلام | 1.5    |
| نوضيح شيخ الإسلام لقول الزهري: الإسلام هو الكلمة           | 1.0    |
|                                                            |        |

|        | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|--------|----------------------------------------|
| الصفحة | ŧ                                      |

| الصفح | الموضوع                                                                  |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|
| ۲٠١   | القائلون بالترادف وحجتهم                                                 |
| ۱۰۷   | الجواب عها استدلوا به                                                    |
| ۱۰۹   | الإسلام عمل ومحض ويلزمه جنس التصديق                                      |
| ١١٠   | القول بأن الإسلام هو الكلمة فقط، قول متطرف، وكذلك القول بأن الإسلام      |
|       | هو الإيمان                                                               |
| 111   | القائلون بالفرق بين الإسلام والإيمان، وحجتهم                             |
| 111   | الجمهور على أن الأعراب المذكورين في آية الحجرات ليسوا منافقين            |
| ۱۱۳   | الدين يجمع الدرجات الثلاثة: مسلم ثم مؤمن ثم محسن                         |
| ۱۱٥   | قاعدة الاجتماع والافتراق                                                 |
| 119   | التلازم بين الإييان والإسلام                                             |
| ١٢٠   | نقل مهم عن أبي طالب المكي ﴿ لا                                           |
| 177   | الفصل الثاني: مفهوم الكفر عند أهل السنة والجماعة                         |
| 144   | البحث الأول: الكفر لغة وشرعا                                             |
| 178   | المبحث الثَّاني: الكفريكون قولا باللسان، واعتقادا بالقلب، وعملا بالجوارح |
| 178   | من صور الكفر بالقول: دعاء غير الله من الأموات والغائبين                  |
| ۱۳۷   | من صور الكفر بالفعل والاعتقاد                                            |
| ۱۳۷   | عامة من كذب الرسل علموا أن الحق معهم وأنهم صادقون                        |
| 129   | البحث الثَّالَث: الكفر الأكبر والأصفر                                    |
| 189   | أنواع الكفر الأكبر                                                       |
|       |                                                                          |

| الإيمان عند السلف | ** |  |
|-------------------|----|--|
|-------------------|----|--|

| لوضوع                                                                    | الصفحة |
|--------------------------------------------------------------------------|--------|
| سابط الكفر الأصغر                                                        | 121    |
| لأصل أن تحمل ألفاظ الكفر والشرك الواردة في الكتاب والسنة على حقيقتها     |        |
| لطلقة، وهي كونها غرجة من الملة                                           | ١٤٧    |
| لبحث الرابع: الاحتياط في تكفير العين                                     | 189    |
| إبد من تحقق شروط التكفير وانتفاء موانعه                                  | 189    |
| لشهوة وإرادة الدنيا ليست مانعا من موانع التكفير                          | 101    |
| لأدلة على بطلان هذا القول                                                | 101    |
| لقصود من قوله تعالى: ﴿ وَلَنِكِن مَّن خَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا ﴾       | 108    |
| نلام مهم لشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب فطع                             | 101    |
| ول الشيخ صالح الفوزان: الذي يتكلم بالكفر لا يخلو من خس حالات             | 104    |
| طلان قولهم: لا يكفر حتى يعتقد بقلبه ما يقول ويفعل، وهي مقالة ظهرت ممن    | 104    |
| نتسبون إلى العلم والحديث في هذا الزمان                                   |        |
| ـب نزول آية التوبة                                                       | 109    |
| لتحقيق أن هؤلاء المستهزئين لم يكونوا كافرين من قبل، بل كانوا مسلمين معهم |        |
| يان ضعيف                                                                 | 171    |
| طلان قولهم: لا يكفر حتى يقصد الكفر ومختاره إجماعا                        | 177    |
| لمستهزئون قالوا قولا لم يعتقدوا صحته، ولا جوازه، ولم يظنوه كفرا          | 175    |
| فازل بالكفر يكفر إجماعا                                                  | 170    |
|                                                                          |        |

| الصفحة | الموضوع                                                                               |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 170    | · · · · من أدلة السنة على أنه لا يشترط في التكفير قصد الكفر                           |
| 17     | قول بعضهم: الكفر يكون بالقول والفعل، لكن المين لا يكفر حتى يعتقد                      |
|        | الكفر!                                                                                |
| 117    | القصد المشترط في باب الردة هو قصد القول أو الفعل                                      |
| 17.4   | المبحث الخامس: حكم مرتكب الكبيرة                                                      |
| AFI    | من أصول أهل السنة أنهم لا يكفرون بمطلق الذنوب والمعاصي                                |
| 179    | من أدلة ذلك                                                                           |
| ۱۷۱    | أهل السنة وسط في باب الأسماء والأحكام                                                 |
| 177    | تنبيه: لابد من نفوذ الوعيد في الجملة                                                  |
| 178    | الْبحث السادس: حكم الفاسق اللي                                                        |
|        | الخلاف في اسمه وحكمه هو أول خلاف ظهر في الإسلام في مسائل أصول                         |
| 178    | الدين                                                                                 |
| ۱۷۵    | هل يطلق عليه اسم مؤمن؟ فيه تفصيل                                                      |
| 171    | الفرق بين مطلق الإيمان والإيمان المطلق                                                |
|        |                                                                                       |
|        | الإيهان الذي يرتفع عن الزاني والسارق، هو النور والخشوع، مع بقاء التصديق               |
| 144    |                                                                                       |
| 141    | الإيهان الذي يرتفع عن الزاني والسارق، هو النور والخشوع، مع بقاء التصديق               |
|        | الإيهان الذي يرتفع عن الزاني والسارق، هو النور والخشوع، مع بقاء التصديق<br>وعمل الفلب |

| الصفحة | الموضوع                                                                 |
|--------|-------------------------------------------------------------------------|
| 140    | الباب الثاني: مفهوم الإيمان والكفر عند الفرق                            |
| 144    | تىپىـ                                                                   |
| 149    | الفصل الأول: الإيمان عند الخوارج والمعتزلة                              |
| 191    | قولهم: الإيران شيء واحد إذا بعضه ذهب كله                                |
| 197    | قولهم: إن الإسلام والإيبان شيء واحد                                     |
| 198    | تكفير الخوارج لمرتكب الكبيرة                                            |
| 198    | قول المعتزلة بالمنزلة بين المنزلتين                                     |
| 147    | الفَصل الثَّاني: في بيان مذهب الجهمية                                   |
| 199    | البحث الأول: قولهم في الإيمان                                           |
| 144    | قول جهم إن الإيهان هو المعرفة بالله فقط                                 |
| 199    | إخراجه عمل القلب من الإيمان                                             |
| ۲      | تكفير أحمد و وكبع لمن قال بقول جهم في الإيبان                           |
|        | الفرق بين المعرفة والتصديق الخالي من عمل القلب، أمر دقيق، وأكثر العقلاء |
| * • 1  | پنکرونه                                                                 |
| 7 • 7  | النزام جهم بتكفير من كفره الشرع كإبليس وفرعون                           |
| 7 • 7  | زعمه أن إبليس لم يعرف الله ولم يصدقه، وبيان بطلان ذلك                   |
| 4 • 8  | البحث الثَّاني: مفهوم الكفر عند الجهمية                                 |
| 4 • 8  | زعمهم أن الكفر لا يكون إلا في القلب فقط، وهو عدم المعرفة بالله          |
|        | تكفير المرجئة في الظاهر لمن سب الله أو سجد للصنم، والسب عندهم ليس       |

| "IT    | فهرس محقوبات الجزء الأول |
|--------|--------------------------|
| الصفحة | وغ                       |

| الصفحة | الموضوع                                                               |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|
| 7.7    | كفرا في ذاته، لكنه على علامة على الكفر الباطن                         |
| 4 • 4  | الفرق بين مذهب جهم والصالحي وبيان أن الأشعري تبع قول الصالحي          |
| * 1 *  | مذهب بشر المريسي وأبي معاذ التومني                                    |
| ***    | رد ابن حزم وشيخ الإسلام على الجهمية في مفهومهم للكفر                  |
| * 1 *  | عند جهم: لو فعل ما فعل من الأفعال الظاهرة لم يكن بذلك كافرا في الباطن |
| * 1 *  | إبليس كفر باستكباره وامتناعه عن السجود لأدم، لا لكونه كذَّب خبرا      |
| 317    | الْبِحِثْ الثَّالِثُ : أَغَلَاطَ جَهِم                                |
| 317    | كثير من المتأخرين لا يميزون بين مذاهب السلف وأقوال المرجثة والجهمية   |
| *17    | الفصل الثَّالثُ: في بيان منهب الكرامية                                |
| 414    | قولهم: الإيبان قول باللسان                                            |
| 414    | تسميتهم المنافق مؤمنا، مع جزمهم بأنه مخلد في النار                    |
| 414    | خطأ ابن حزم فيها نسبه إليهم من نجاة المنافق                           |
| 111    | الكرامية جعلت الإيهان شيئا واحدا فرارا من القول بتبعيضه وتجزئته       |
| ***    | شذوذ قول الكرامية                                                     |
| ***    | الفصل الرابع: في بيان مذهب الأشاعرة                                   |
| 240    | المبحث الأول: قولهم في الإيمان                                        |
| 440    | الأشعري عجله وافق السلف في أحد قوليه                                  |
| ***    | ونصر في القول الآخر مذهب جهم والصالحي                                 |

|         | $\overline{}$ | ` |
|---------|---------------|---|
| الإيمان | ttt           | 1 |
|         |               |   |

|        | الإيمان عند السانة                                     |
|--------|--------------------------------------------------------|
| الصفحة | الموضوع                                                |
| AYY    | الباقلاني والجويني والرازي نصروا قول جهم               |
| ***    | الأشاعرة معدودون في فرق المرجئة                        |
| 171    | من الأشاعرة من وافق السلف                              |
| ***    | القول المعتمد عن الأشاعرة                              |
| ***    | قولهم: الإيهان هو التصديق                              |
| 377    | اختلافهم في قول اللسان هل هو شطر أو شرط لإجراء الأحكام |
| 110    | خطأ من ألزمهم بعدم تكفير أبي طالب                      |
| ***    | عمل الجوارح شرط كمال عند الأشاعرة                      |
| 777    | المبحث الثاني: قولهم في الزيادة والنقصان               |
| ۱۳۸    | جمهور الأشاعرة يثبتون الزيادة والنقصان                 |
| 777    | المرجح عندهم أن التصديق يزيد وينقص                     |
| 137    | البحث الثالث: قولهم في الاستثناء في الإيمان            |
| 137    | تعليلهم الاستثناء بالموافاة                            |
| 137    | ظنهم أن هذا هو مذهب السلف                              |
| 737    | لم يعلل أحد من السلف الاستثناء بالموافاة               |
| 484    | قولهم: إن الله تعالى لا يسخط ما رضي، ولا يرضى ما سخط   |
| 789    | بناه مسألة الموافاة على نفي الأفعال الاختيارية         |
| 101    | البحث الرابع: الفرق بين تصديق الأشاعرة ومعرفة جهم      |
| 101    | متأخرو الأشاعرة على إثبات عمل القلب وجعله نفس التصديق  |



| الصفحا      | الموضوع                                                              |
|-------------|----------------------------------------------------------------------|
| 101         | اشتراطهم الإذعان والانقياد والقبول وترك العناد والتكبر               |
|             | زعمهم أن الإيمان لغوي جعلهم يدخلون هذه الأمور تحت التصديق وإن لم تكن |
| 405         | ٠                                                                    |
| Y00         | بطلان مذهب من جعل عمل القلب نفس التصديق                              |
| Y0Y         | الْبِحِثُ الخامس: مفهوم الكفر عند الأشاعرة                           |
| Y0Y         | حصرهم الكفر في التكذيب                                               |
| 404         | زعمهم أن السجود للشمس والصنم ليس كفرا ، لكن يحكم لفاعله بالكفر       |
| 709         | قول بعضهم: يجوز أن يكون الساب مؤمنا في الباطن                        |
| ۲٦٠         | قول هؤلاء هو أفسد قول قيل في الإيبان                                 |
| 171         | رد ابن حزم على الأشاعرة                                              |
| 977         | الفصل الخامس: في بيان مذهب الماتريدية                                |
| 777         | البحث الأول: قولهم في الإيمان                                        |
| <b>*1</b> V | مذهب أبي منصور الماتريدي                                             |
| ***         | اختلافهم في قول اللسان                                               |
| 774         | نفي أكثرهم للزيادة والنقصان                                          |
| 779         | قولهم في الاستثناء                                                   |
| **1         | البحث الثاني: مفهوم الكفر عند الماتريدية                             |
| 171         | حمد هـ الكف ف التكذيب والحجه دالفلم                                  |

| الإيمان عند الطف | -         | _ |
|------------------|-----------|---|
|                  | <br>_( શા |   |

| الصفحة | الموضوع                                                                      |
|--------|------------------------------------------------------------------------------|
| 177    | الفصل الصادس: في بيان مذهب مرجنة الفقهاء                                     |
| 440    | المبحث الأول: قولهم في الإيمان                                               |
| 440    | قول أبي حنيفة ﴿ عَلَا يَهِ إِنَّ إِنَّ إِنَّ اللَّمَانَ وتصديقَ بِالْجَنَانَ |
| 777    | قوله بنفي الزيادة والنقصان                                                   |
| ***    | قول الطحاوي في عقيدته المشهورة                                               |
| ***    | عد أصحاب المقالات الحنفية من المرجئة                                         |
| TVA    | السلف والأثمة اشتد إنكارهم على هؤلاء، وتبديعهم وتغليظ القول فيهم             |
| ۲۸.    | حاصل ما عليه مرجئة الفقهاء                                                   |
| ۲۸.    | ظاهر كلامهم أن أعيال القلوب ليست من الإيهان                                  |
| 141    | تصريح شيخ الإسلام بذلك                                                       |
| 7.47   | المبحث الثاني: هل الخلاف بين أهل السنة ومرجنة الفقهاء حقيقي أمر لفظي؟        |
| 7.77   | نحقيق قول شيخ الإسلام في هذه المسألة                                         |
| AAY    | تكفير بعض الحنفية لمن يستثني في الإيهان ومنعهم من تزويجه!                    |
| 141    | قول الذهبي وابن أبي العز الحنفي رحمها الله                                   |
| 797    | قول الشيخ ابن باز غِنْد                                                      |
| * 9*   | قول الشيخ الألباني هخد                                                       |
| * 9 V  | الفصل السابع: سمات الإرجاء العاصر                                            |
| 199    | المبحث الأول: حول ما ينسب إلى المرجنة من أنه لا يضر مع الإيمان ذنب           |
| 799    | خطر شيوع هذه المقالة                                                         |

| <br>فهرس محقوبات الجزء الأول |
|------------------------------|
|                              |

| الصفحة | الموضوع                                                                   |
|--------|---------------------------------------------------------------------------|
| 799    | الجهل بحقيقة الإرجاء أدى إلى شيوعه وانتشاره                               |
| ۲.,    | ذكر ثلاثة نباذج، من كلام: ملا علي القاري، وأبي البقاء الكفوي،وابن الصلاح  |
|        | المبحث الثاني: حول قول بعض السلف: من قال: الإيمان قول وعمل يزيد وينقص فقد |
| 7.7    | برئ من الإرجاء                                                            |
| 7.7    | قول أحمد والبربهاري رحمهما الله                                           |
| 7.7    | هذه المقولة حق ولا شك، لكن على فهم قائليها                                |
| 7 . 8  | من المرجنة من قال بالزيادة والنقصان، بل من قال: الإيهان قول وعمل!         |
| 7.7    | نقل مهم عن إسحاق بن راهويه علا                                            |
| ۲٠٦    | القول بأن الإيهان قول وعمل، يعني إثبات أمرين لا نزاع فيهها بين أهل السنة  |
| 7.7    | قول الشيخ الفوزان حفظه الله في الفرقة الخامسة من فرق المرجنة (معاصرة)     |
| ۲.٧    | من قال الإيهان قول وعمل، ثم قال: لا يكون الكفر إلا بالاعتقاد، فقد تناقض . |
| ۲٠٨    | البحث الثالث: مقالات الرجنة العاصرة                                       |
| ۲٠٨    | سر دست عشرة مقالة من مقالات المرجئة موجودة في هذه الأزمنة                 |
| 717    | تنبيه: من زل في بعض مسائل الإيهان لا يقال عنه: مرجئ، بإطلاق               |
| T10    | الباب الثالث: ملاقة العمل بالإيمان                                        |
| *14    | الفصل الأول: التلازم بين الظاهر والباطن                                   |
| 414    | المبحث الأول: مفهوم التلازم                                               |
| ***    | البحث الثَّاني: المرجنة وإنكارهم للقلازم                                  |
|        | المرجئة لا ينازع كثير منهم في أن العمل ثمرة للإيهان الباطن                |

| الإيمان عند السلف | (EEA | ١ |
|-------------------|------|---|
|                   |      |   |

| _                                                                         |        |
|---------------------------------------------------------------------------|--------|
| لوضوع ال                                                                  | الصفحة |
| لمرجئة تتصور وجود إيهان القلب النام مع انتفاء العمل الظاهر                | ***    |
| ىن قال بالإرجاء من المعاصرين اضطربوا في إثبات التلازم                     | 377    |
| لمِحثَ الثَّالثُ: أَدَلَةَ التَّلازَم بِينَ الطَّاهِرِ والباطنَ           | 777    |
| لبحث الرابع: كفر الإعراض                                                  | ***    |
| رك العمل الظاهر بالكلية صورة من صور كفر الإعراض                           | 771    |
| قل عن الشيخ محمد بن عبد الوهاب ولله                                       | 777    |
| قل عن الشيخ عبد الرحمن البراك حفظه الله                                   | 777    |
| قل عن الشيخ عبد العزيز بن عبد الله الراجحي حفظه الله                      | 779    |
| قل عن الدكتور عبد العزيز بن محمد العبد اللطيف حفظه الله                   | 224    |
| قل عن الدكتور محمد بن عبد الله الوهيبي حفظه الله                          | 78.    |
| لفصل الثَّاني: إقامة البرهان على أن ترك العمل الظاهر بالكلية ناقض للإيمان | 727    |
| لبحث الأول: تحرير محل الغزاع                                              | 720    |
| لبحث الثَّاني: أدلة أهل السنة.                                            | 729    |
| لطلب الأول: الاستدلال بدليل التلازم بين الظاهر والباطن                    | ro.    |
| لطلب الثاني: إجماع أهل السنة على أن العمل جزء لا يصح الإيمان إلا به       | 707    |
| قل هذا الإجماع عن أحد عشر إماما من أهل العلم                              | 707    |
| - نقل عن الشافعي هجلع                                                     | 707    |
| لجواب عما أورده المخالف من أن الشافعي لا يكفر تارك الصلاة، وأن المراد     |        |

| الصفحا      | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 707         | بالعمل عمل القلب والجوارح معا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 408         | ٢- نقل عن الحميدي ﴿ لا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 400         | ٣- نقل عن الأجري فللع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 107         | قول المخالف: الإجزاء هنا بمعنى الكيال!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| TOY         | ٤ - نقل عن أبي طالب المكي وتلع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۱٥٨         | إقرار شيخ الإسلام لكلام أبي طالب وتوجيهه بأن المراد إجماع الصحابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 409         | اعتراض الغزالي على كلام أبي طالب وزعمه أن هذا مذهب المعتزلة!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 409         | ٥ - نقل عن ابن بطة العكبري على المستعمل العكبري المستعمل العكبري المستعمل ا |
| 209         | الجواب عن قول المخالف: فهل يكفر إذا لم يوافق السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲٦٠         | بيان مراد السلف بقولهم في تعريف الإبيان: (وموافقة السنة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲٦.         | شيخ الإسلام يبين أن هذا الفيد يخرج عبادات المشركين وأهل الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 771         | ٦ - نقل عن شيخ الإسلام ابن تيمية هجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 771         | ٧- نقل عن الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب وتقد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 777         | الجواب عما أورده المخالف من أن الشيخ لا يكفر تارك المباني الأربعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 270         | ٨- نقل عن صاحب توضيح الخلاق فلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| *11         | ٩ - نقل عن الشيخ عبد الرحمن بن حسن علا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>7</b> 77 | ١٠ - نقل عن الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن ظهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>*1</b> V | ١١- نقل عن الشيخ عمد بن إبراهيم ولله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>779</b>  | المطلب الثَّالث: إجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| الصفحة | الموضوع                                                                          |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 779    | وجه الاستدلال بهذا الإجماع، ونقله عن اثني عشر إماما                              |
| 779    | ١- جابر بن عبدالله ختنت                                                          |
| 419    | ۲- أبو هريرة څخت                                                                 |
| 414    | ٣- الحسن البصري وللع                                                             |
| ***    | ٤ - عبد الله بن شقيق خطع                                                         |
| ۲٧٠    | ٥- أيوب السختياني فلا                                                            |
| ۲٧٠    | ٦- إسحاق بن راهو ية فيخر                                                         |
| ***    | ٧- محمد بن نصر المروزي څلا                                                       |
| 441    | الجواب عها زعمه المخالف من أن إجماع الصحابة إنها هو عل رواية أحاديث النكفير فقط. |
| TVI    | ٨- شبخ الإسلام ابن تيمية ظلا                                                     |
| ***    | ٩ - ابن القيم وللع                                                               |
| 777    | ١٠ - الشيخ حمد بن ناصر بن معمر فخد                                               |
| 777    | ١١ - الشيخ محمد بن إبراهيم فالله                                                 |
| TY0    | ۱۲ - الشيخ ابن باز ظع                                                            |
|        | تنبيه ١١ رد شبخ الإسلام على من حمل أحاديث التكفير على الكفر الأصغر، من           |
| 777    | تسعة أوجه                                                                        |
|        | تغبيه ٢: حول قولهم: كيف خفي الإجماع على الأثمة، وذكر تسعة أمثلة بما أجمع         |
| 444    | عليه الصحابة وخالف فيه بعض الأثمة                                                |

ف بن معتوبات العزء الثّاني

| الصفحة | الموضوع                                                                     |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ١      | الفصل الثالث: نقول من أهل العلم في بيان منزلة عمل الجوارح وحكم تاركه        |
| ٣      | ١- علي بن أبي طالب خت ، ت: ٠ \$ هـ                                          |
| ٤      | ۲- عبدالله بن معمود 🚓 ، ت: ۲ م د                                            |
| ٤      | ٣- زيد بن أسلم مولى عمر خلت ، ت: ٣٦ هـ                                      |
| ٤      | t - معيد بن جبير څاد ، ، ت: ٩٥هـ                                            |
| ٥      | ٥- الحسّ البصري الله، ت: ١١٠هـ                                              |
| ٥      | ٦- نافع مولى ابن عمر څاه ، ت: ١١٧ هـ                                        |
| ٥      | الكلام على سالم الأفطس وبيان أنه من مرجتة الفقهاء                           |
| ٦      | هذا الأثر حمله بعضهم على أنه من باب كفر الإباء والاستكبار أو القول بالإباحة |
|        | بيان أن مقصود نافع تكفير من ترك العمل، والنقل عن شيخ الإسلام بها يؤكد       |
| ٨      | ذلك                                                                         |
| ٨      | مأخذ نافع والحميدي وأحمد في تكفير تارك العمل                                |
| ١.     | ٧- محمد بن مسلم بن شهاب الزهري ظِلا ، ت: ٢٤ ا هـ                            |
| 11     | ٨- الأوزاعي والد، ت: ١٥٧ هـ                                                 |
| 11     | ٩- سفيان الثَّوري ظِع، ت: ١٦١هـ                                             |
| 11     | ١٠- محمد بن مسلم الطائفي څخه، ت: ١٧٧ هـ                                     |
|        | ١١، ١٢- سعيد بن عبد العزيز الدمشقي ﴿لا ، تَ: ١٦٧هـ، ومالك بن أنس ﴿لا ، ت:   |

| الصفحة | الموضوع                                                                 |
|--------|-------------------------------------------------------------------------|
| 14     | ١٧٩ هـ                                                                  |
| ١٣     | ١٣- الفضيل بن عياض ﴿ من ١٨٧ هـ                                          |
| ١٣     | ۱۶- سفيان بن عيينة کلا، ت: ۱۹۸ هـ                                       |
| 18     | ١٥- أبوبكر عبدالله بن الزبع الحميدي ظع، ت: ١٩ ٢هـ                       |
| 18     | ١٦- إسحاق بن راهويه څخه، ت: ٢٣٨هـ                                       |
|        | تشكيك المخالف في كلام إسحاق، ومعارضته بأن أحمد لا يكفر تارك المباني، في |
|        | رواية، فهل يكون من المرجئة، والرد على ذلك، وبيان أن كلام إسحاق فيمن     |
| ١٥     | ترك عامة الغرائض                                                        |
| 17     | ١٧- أبو ثور: إبراهيم بن خالد الكلبي الفقية ظاه، ت: ٢٤٠ هـ               |
| 14     | ۱۸- أحمد بن حنبل فحلا، ت: ۲۶۱ هـ                                        |
| 17     | ١٩- المؤني فجه ، ت: ٢٦٤ هـ                                              |
| 17     | ٢٠- سهل بن عبد الله التستري خطر، ت: ٢٨٣ هـ                              |
| ١٨     | ٢١- أبوبكو الأجري فخط المنوق سنة ٣٦٠هـ                                  |
| 19     | ٢٢ - أبو طالب الكي څاه ، ت: ٣٨٦ هـ                                      |
| **     | ٣٢- ابن بطة العكبري خلاء ت: ٣٨٧ هـ                                      |
| 77     | ٢٤- ابن أبي زمنين وهد، ت: ٣٩٩ هـ                                        |
| **     | ٢٥- ابن الحنبلي خط، ت: ٥٣٦ هـ                                           |

فهرس معتريات الجزء الثاني الموادع الصفحة المسقحة

| الصفح | الموضوخ                                                                     |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 40    | ٢٦- شَيْخُ الإسلام ابن تيمية ﴿ مَن ٢٢ ٨٨                                    |
| ۲٥    | ١ - تصريحه بأن من لم يأت بالعمل فهو كافر                                    |
|       | ٢- تصريحه بأن انتفاء أعيال الجوارح مع القدرة والعلم بها لا يكون إلا مع نفاق |
| 77    | في القلب وزندقة لا مع إيهان صحيح                                            |
| **    | الجواب عما ادعاه المخالف حول هذا النقل                                      |
|       | ٣- تصريحه بأن الرجل لا يكون مؤمنا بالله ورسوله مع عدم شيء من الواجبات       |
| ۲۷    | التي اختص بإيجابها محمد ﷺ                                                   |
| **    | إطلاق شيخ الإسلام (الإيان الواجب) على الإيان الصحيح في مواضع                |
| 44    | ٤ - تصريحه بأنه إذا انتفت أعيال الجوارح لم يبق في القلب إييان               |
| 44    | ٥ - تصريحه بأن انتفاء اللازم الظاهر دليل على انتفاء الملزوم الباطن          |
| ۲۱    | ٦ - تصريحه بأن قيام الإيهان بالقلب من غير حركة بدن ممتنع                    |
|       | ٧- تصريحه بأن مذهب السلف وأهل السنة، أنه متى وجد الإييان الباطن،            |
| ۲۱    | و جدت الطاعات                                                               |
| 21    | ٨- تصريحه بأن وجود إيهان القلب النام بدون شيء من الأعمال الظاهرة ممتنع      |
|       | تنبيه على قوله : (الإيمان القام) ربيان أنه يطلقه على الإيمان الصحيح،        |
| ۲۲    | والاستشهاد بخمسة مواضع                                                      |
|       | ٩ - تصريحه بأنه لا يتصور وجود إيهان القلب الواجب مع عدم جميع أعهال          |

| الصفحة | الموضوع                                                                        |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------|
| **     |                                                                                |
|        | ١٠ - تصريحه بأن ترك الواجبات الظاهرة دليل على انتفاء الإيمان الواجب من         |
| 44     | الغلب                                                                          |
| ۳۸     | ١١ - تصريحه بأنه لابد في الإسلام من الإتيان بأصل الطاعة في الظاهر              |
| 44     | ٣٧- الإمام ابن القيم علاء ت: ١ ٥ ٧هـ                                           |
| ٤٠     | ١- تصريحه بأن تخلف العمل الظاهر دليل على فساد الباطن                           |
|        | ٢- تصريحه بأن من أعمل المحال أن يقوم بقلب العبد إيهان جازم لا يتقاضاه فعل      |
| ٤٠     | طاعة ولا ترك معصية                                                             |
| ٤١     | ٣- تصريحه بأن التصديق لا يصح إلا بالعمل                                        |
| ٤٣     | ٢٨- الإمام المجلد محمد بن عبد الوهاب ظهر، ت: ٢٠٦١ هـ                           |
|        | ٢٩- الشَّيخ حمين والشَّيخ عبد الله (ت: ١٢٤٤ هـ)، ابنا السَّيخ حمد بن عبد       |
| 27     | الوهاب، رحمها الله                                                             |
| 23     | ٣٠ - الشَّيخُ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، ﴿ عَلَّمَ، تَ: ١٢٣٣ هـ |
| 8.8    | ٣١ - الشَّيخ عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب، ظُّع، ت: ١٢٨٥ هـ         |
| ٤٦     | ٣٢- الشَّيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حصن، ظلا، ت: ١٣٩٧ هـ                   |
| ٤٦     | ٣٢ - الشَّيخ حمد التويجري، وأحمد بن عثمان، وأخوه محمد، رحمهم الله              |
| ٤٦     | F£− الشَّيخ سليمان بن سحمان، ظِح، ت: ٢٩٩٩ هـ                                   |

| 100    | فهرس معقوبات الجزء الثاني                                                                           |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة | الموضوع                                                                                             |
| ٤٩     | ٠٠- الشَّيخ عبد الرحمن بن ناصر المعدي وَقَد ، تَ: ١٣٧٦هـ                                            |
| ٥١     | ٢٦- الشَّيخ حافظ بن أحمد العكمي ولِع، ت:١٣٧٧ هـ                                                     |
| ٥١     | ٣٧- الشَّيخ محمد بن إبراهيم آل الشَيخ ظِّع، ت:١٣٨٩ هـ                                               |
| 70     | ٣٨- الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن بان عجد، ت: ١٤٢٠ هـ                                             |
| ٥٢     | بيان رأيه في حكم تارك العمل من ثمانية أوجه                                                          |
| ٥٨     | الجواب عن استشهاد المخالف بحوار الشيخ مع مجلة الفرقان                                               |
| ٦.     | ٣٩ - الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ﴿ فَا اللهِ عَلَا مَا السَّيخُ محمد ناصر الدين الألباني، ﴿ فَا |
| ٦٠     | ٤٠- الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، خلاء ت: ١٤٢١هـ                                                    |
| ٦٠     | بيان مذهب الشيخ في هذه المسألة بنقل اثني عشر موضعا من كلامه فخط                                     |
| 14     | إعراض الشيخ فالله عن مصطلع جنس العمل                                                                |
| ٧١     | ١٤- الشَيخ مقبل بن هادي الوادعي، خِند ، ت: ١٤٢٧ هـ                                                  |
| ٧١     | ٤٢- الشَّيخُ عبد الله الغديان، حفظه الله                                                            |
| ٧٢     | ٢٢- الشَّيخ عبد الرحمن البراك, حفظه الله                                                            |
| ٧٢     | نقل خمسة مواضع من كلام الشيخ حفظه الله                                                              |
| ٧٥     | ٤٤ - الشَّيخُ عبد الله بن محمد الفنيمان، حفظه الله                                                  |
| ٧٥     | نقل ثلاثة مواضع من كلامه حفظه الله                                                                  |
| ۸۱     | 80- الشَّيخ صالح بن فوزان الفوزان، حفظه الله                                                        |

| الإنماة | ( #1 ` | ١ |
|---------|--------|---|
|         | (°)    |   |

عندالملف \_\_\_\_

|        | $\sim$                                                                  |
|--------|-------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة | الموضوع                                                                 |
| ۸۱     | نقل خمسة عشر موضعا من كلامه حفظه الله                                   |
| 44     | ٤٦- الشَّيخ عبد العزيز الراجعي، حفظه الله                               |
| 97     | ٤٧- الشَّيخ عبد العزيز بن عبد الله أل الشَّيخ (المُفتي العام) حفظه الله |
| 41     | بيان رأيه في هذه المسألة من ستة أوجه                                    |
| 90     | 44- الشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد، حفظه الله                            |
| 97     | 4٩- الشَّيخ صالح بن عبد العزيز أل الشَّيخ، حفظه الله                    |
| 47     | نقل أربعة مواضع من كلامه حفظه الله                                      |
| 99     | ٥٠ - الشَّيخُ عبد الله بن عبد الرحمن أل سعد، حفظه الله                  |
| ١      | ٥١ - عند من المُشابِحُ والمُختصين                                       |
|        | الهاب الوابع: كشف شبهات للعاصوين                                        |
| ١٠٥    |                                                                         |
| ۱۰۷    | الفصل الأول: الجواب عن أدلة المخالفين النقلية                           |
| ١٠٩    | الْبِحِثُ الْأُولُ: الجِوابِ الْجِملِ                                   |
| 110    | البحث الثَّاني: الجواب عن حديث البطاقة                                  |
| 111    | الجواب عن استدلاهم بهذا الحديث من سبعة أوجه                             |
| ۱۲۷    | الْبحث الثَّالَث: الجواب عن حديث: و لم يعملوا خيرا قطع                  |
| 171    | الحادية المتلكلة مثالة بيث من ثانة أرجم                                 |

| $\overline{}$ |                                |
|---------------|--------------------------------|
|               | فهرس معتوبات الجزء الثاني      |
| £0Y           | سے قبران معلوبات البراء الله ي |

| الموضوع                                                                            | الصقة |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| اللبحث الرابع: الجواب عن حديث: ولم يعمل خيرا قط إلا التوحيد،                       | 75    |
| الْبحث الخامس: الجواب عن استدلالهم بحديث: ويدرس الإسلام                            | 11    |
| المبحث السادس: الجواب عن حديث معاذ: وإنك تاتي قوما أهل كتاب و                      | ٧٢    |
| ذكر خمسة أوجه في الجواب عن استدلال المخالف بهذا الحديث                             | ٧٢    |
| الفصل الثاني: كشف الشبهات العقلية                                                  | **    |
| وفيه الجواب عن ثنتي عشرة شبهة                                                      | ۸٥    |
| الشبهة الأولى: أن قول السلف: الإيان قول وعمل، أي الإيان المطلق الكامل              | 7.    |
| استشهاد المخالف بقول شيخ الإسلام فلله عن أعيال الجوارح: (وهي شعبة من               |       |
| مجموع الإيهان المطلق وبعض له)                                                      | 7.    |
| الشبهة الثانية: حول أصل الإيمان وفرعه                                              | 4.8   |
| الشبهة الثالثة: حول مفهوم الإجزاء عند السلف                                        | ٤٠١   |
| زعم المخالف أن عدم الإجزاء لا ينافي الإثابة، والرد عليه من خممة أوجه               | ٧٠)   |
| الشبهة الرابعة : قولهم: إن التلازم بين الظاهر والباطن إنما هو في الإيمان الكامل لا |       |
| في أصل الإيمان                                                                     | 117   |
| الشبهة الخامسة: حول المرجنة وشرط الكمال                                            | 114   |
| قول بعض الأشاعرة إن الأعيال جزء من الإيهان الكامل!                                 | 119   |
| الشبهة السادسة : قولهم: إن الظاهر المتلزَّمر للباطن هو مجموع القول والعمل          | 111   |
|                                                                                    |       |

| الإيمان  |      |       | $\overline{}$ |   |
|----------|------|-------|---------------|---|
| , w, , , | <br> | <br>= | £0A )         | b |
|          |      | •     |               |   |

| الصفحة | الموضوع                                                               |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|
| ***    | الشبهة السابعة: حول العمل المطلوب في الإيمان                          |
| 777    | بيان العمل الذي لابد منه لصحة الإسلام، والنقل عن الأجري وشيخ الإسلام  |
| ***    | كلام سفيان بن عيينة وإسحاق بن راهويه                                  |
| ***    | كلام مهم للشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك حفظه الله                    |
| ***    | الشبهة الثَّامنة : أن السالة راجعة إلى الخلاف في حكم تارك السلاة      |
|        | الرد على زعم أحدهم أنه لا يمكن الجمع بين التكفير بترك الصلاة وترك جنس |
| 171    | العمل                                                                 |
|        | إسحاق بن راهويه يرى الخلاف في تكفير (نارك الصلاة) مسألة اجتهاد،       |
| ***    | بخلاف ترك عامة الفرائض فإن المخالف في تكفيره مرجئ                     |
| ***    | نقل مهم عن الشيخ ابن باز څخه                                          |
| ***    | نقل مهم عن الشيخ صالح آل الشيخ حفظه الله                              |
| 227    | الشبهة التاسعة: حول الخلاف النفظي مع مرجنة الفقهاء                    |
| 779    | الشبهة العاشرة: قولهم إن العمل في اصطلاح السلف يشمل قول اللسان        |
| 337    | الشبهة الحادية عشرة؛ قولهم؛ لوكان ترك العمل كفرا لمرح العلماء بذلك    |
| 720    | الشبهة الثانية عشرة: قولهم إن البحث في هذه السالة من باب الترف        |
| 727    | الفصل الثالث: توضيح ما اشتبه على الخالف من كلام أهل العلم             |
| 101    | أو لا: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام الأمام سفيان بن عسنة ظه          |

|        | فهرس معتويات الجزء الثَّاني |
|--------|-----------------------------|
| المفحة | Ł                           |

| المفحة | الموضوع                                                              |
|--------|----------------------------------------------------------------------|
| 707    |                                                                      |
| 307    | ثالثًا: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام الإمام الحميدي فللع            |
| Yoy    | رابعا: : توضيح ما اعتمدوا عليه من قول الإمام أحمد عظم                |
| ***    | خامسا: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام ابن قتيبة الله                  |
| *1*    | مادسا: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام الإمام محمد بن نصر المروزي عظم  |
|        | سابعا: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام طائفة من أهل الحديث نقله الإمام |
| 779    | المروزي                                                              |
| 777    | ثامنا: توضيح ما نقل عن الإمام ابن منده فللع                          |
| 444    | تاسعا: رد ما اعتمدوا عليه من كلام ابن حزم الله                       |
| 7.47   | كيف يعاب على ابن حزم اعتقاده في الإيهان وقد مدحه شيخ الإسلام         |
| 347    | ذكر ستة مواضع بخالف فيها ابن حزم شيخ الإسلام في باب الإيهان          |
| 797    | عاشرا: رد ما اعتمدوا عليه من كلام البيهقي فلط                        |
| ٣٠٨    | الحادي عشر: رد ما اعتمدوا عليه من كلام القاضي عياض فالع              |
| 717    | الثاني عشر: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام ابن الصلاح فظع             |
| 717    | الثالث عشر: توضيح ما اشتبه عليهم من كلام شيخ الإسلام علا             |
|        | كلام مهم للشيخ بكر بن عبدالله أبو زيد في بيان حال (الجناة) على شيخ   |
| 717    | الإسلام                                                              |

| Paint                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------|
| يرسي<br>الموضع الأول: (من كان معه أول الإيهان، فهذا يصح منه)              |
| الموضع الثاني: (إن شعب الإبيان قد تتلازم عند القوة، ولا تتلازم عند الضعف) |
| الموضع النالث: (وإذا لم يعمل بموجبه ومقتضاه دل على عدمه أو ضعفه)          |
| الموضع الرابع: (ثم هو في الكتاب بمعنين: أصل وفرع واجب)                    |
| الموضع الخامس: ما جاء في مناظرة شيخ الإسلام مع ابن المرحل                 |
| الموضع السادس: (ولكن لم يفعل الواجب كله، لا من هذا، ولا هذا)              |
| الموضع السابع: (وإن لم يفعل المأمور به)                                   |
| الموضع الثامن: كلامه عن تارك الصلاة، وزعم المخالف أنه تناقض،              |
| فنسب القول بتكفيره إلى الخوارج مرة، ونسب عدم تكفيره إلى من                |
| دخلت عليه شبهة المرجثة في موضع آخر!                                       |
| الرابع عشر: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام ابن القيم فظع                   |
| الخامس عشر: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام الإمام ابن أبي العز الحنفي فلا  |
| السادس عشر: توضيح ما اعتمدوا عليه من كلام ابن رجب الحنبلي فخط             |
| السابع عشر: رد ما اعتمدوا عليه من كلام الحافظ ابن حجر العسقلاني فلع       |
| خطر النقل عن المخالفين لأهل السنة                                         |
| خاتمة، وبها أهم ننائج البحث                                               |
| ملاحق                                                                     |
| فهرس الراجع                                                               |
| فهر س الموضوعات                                                           |
|                                                                           |